MIMBAR

Volume 5, No. 2, 2019

ISSN (print) :2442-3217

ISSN (online) : 2716-3806

Homepage : http://journal.iaimsinjai.ac.id/indeks.php/mimbar

Paradigma Al-Quran Kuntowijoyo

Kahar!

Institut Agama Islam Muhammadiyah Sinjai, Kabupaten Sinjai
Email: kaharstaim064@gmail.com

Abstrak
Islam dalam bentuknya lengkap dengan pedoman beramal dalam segala segi
kehidupan beragama. Al-Quran sebagai sumber primer ajaran Islam tak pernah sepi
dari pemerhati yang terkesima dengan kekayaan dimensi yang dimiliki oleh al-Quran
dari klasik hingga pada masa kontemporer, dari era agraris sampai pada era pasca
industrial. Sehingga dapat dimengerti bahwa paradigma al-Quran yang
dimaksudkan oleh Kuntowijoyo berarti suatu konstruksi pengetahuan yang memuat
konsep-konsep dan saling terkait satu sama lainnya yang memungkinkan realitas

dipahami sebagaimana al-Quran memahaminya.

Kata kunci : Al-Qur’an, Kuntowijoyo

A. Pendahuluan

Perubahan radikal terhadap pelbagai sektor kehidupan umat manusia sebagai dampak
dari proyek akbar industrialisasi modern nampaknya cukup menggembirakan dan juga
meresahkan. Menggembirakan karena kemajuan dalam teknologi telah memudahkan cara
kerja manusia dari penggunaan tangan menuju mesin yang dapat meningkatkan mutu
kehidupan yang lebih dinamis. Begitu juga, dengan kehadiran industrialisasi telah menjadi
surga bagi pemilik modal dalam hegemoni dan dominasi alat-alat produksi. Namun, pada
perkembangan selanjutnya, industrialisasi justru menjelma menjadi sebuah alat perbudakan
baru yang meresahkan. Manusia yang semula merdeka telah mengalami degradasi, alienasi
dan kebangkrutan derajat. la hanya menjadi elemen mekanisasi dan elemen otomatisasi
teknologi dan tak lebih dari bagian mesin.

Transformasi sosial rupanya memang jalan yang paling manusiawi untuk mengubah
sejarah kehidupan manusia. Peranan Islam semarak dipertanyakan dalam perwujudan

transformasi dan cita-cita kemanusiaan. Dan ironisnya, peningkatan kesalehan pribadi dengan

! Dosen di STAI Muhammadiyah Sinjai

MIMBAR


mailto:kaharstaim064@gmail.com

penekanan pada wilayah simbolik keagamaan, nampaknya masih mendominasi alam bawah
sadar umat Islam dan melupakan fungsi sentralnya sebagai agent of change terhadap
perubahan sosial menuju masyarakat maju dan lebih humanis. Slogan ‘kembali pada al-Qur’an
dan Hadis’ menggema atas nama pembaharuan. Namun, tak jarang agenda mereka terjebak
pada wilayah-wilayah normatif dengan penerapan kerangka teoretis abad pertengahan yang
lebih bernuansa truth claim (klaim kebenaran) dan dominasi pandangan hitam- putih (a
dualistic worldview), atau salah-benar, islami-tidak islami yang justru berpotensi menciptakan
konflik dan dehumanisasi baru. Dari sini, dibutuhkan gagasan-gagasan Kkreatif-inovatif
mencerahkan bukan gagasan yang bersifat reaktif dalam merespon tantangan-tantangan umat
Islam abad kontemporer.

Al-Quran sebagai sumber primer ajaran Islam tak pernah sepi dari pemerhati yang
terkesima dengan kekayaan dimensi yang dimiliki oleh al-Quran dari klasik hingga pada masa
kontemporer, dari era agraris sampai pada era pasca industrial. Kekuatan daya dorong
sentripetal dan sentrifugal menjadikan al-Quran sebagai pusat gravitasi umat manusia pada
umumnya. Pelbagai pendekatan telah ditawarkan, mulai dari linguistik, ushul figh,
hermeneutik, sampai pada pendekatan integratif telah mengalami perkembangan signifikan
dalam produksi dan reproduksi ide secara berkesinambungan. Namun tak dapat disangsikan
bahwa al-Quran masih merupakan sebuah teks statis, dan tak mampu berbicara apa-apa tanpa
refleksi manusia. Selanjutnya, interpretasi manusia tak berarti apa-apa tanpa aplikasi dan
penerjemahan dalam realitas objektif dalam lingkup ruang dan waktu yang mengitarinya.

Mungkin, pemikiran Kuntowijoyo layak dipertimbangkan sebagai tawaran alternatif
untuk menjawab kegelisahan umat Islam abad dua satu, sebab sejatinya realitas sosial selama
ini kurang mendapat ruang dalam studi keislaman khususnya studi al-Quran. Kuntowijoyo
mengandaikan ilmu pengetahuan islam bersifat rasional, empiris dan berasaskan pada wahyu
dengan mencanangkan lima agenda reinterpretasi menuju reaktualisasi Islam. Baginya,
perumusan paradigma al-Quran dalam sebuah kerangka teoritis sudah semakin mendesak
untuk dijadikan sebagai referensi dalam menganalisis realitas.

B. Sketsa biografi Kuntowijoyo
1. Mozaik kehidupan Kuntowijoyo

Kuntowijoyo dikenal sebagai seorang sejarawan, budayawan dan sastrawan,
sekaligus sebagai cendikiawan muslim. Terlahir di Bantul Yogyakarya pada tanggal 18
September 1943. Dari garis keturunannya, Kuntowijoyo berasal dari struktur kelas priyayi.

MiBAR



Kakeknya seorang lurah, yang juga menjadi seniman, ulama, petani, pedagang, bahkan
sebagai seorang tukang. Keluarga Kuntowijoyo juga terdiri dari orang-orang Muhammadiah
dan Nahdlatul Ulama (NU). Dengan latar belakang yang unik, tidak heran jika ada yang
menyebutnya sebagai seorang modernis, tradisionalis, reformis dan konservatif sekaligus®.

Masa kecil kuntowijoyo adalah masa ketika bergolaknya agresi Belanda; 1947 dan
1948. Pada tahun 1950, Kuntowijoyo masuk Sekolah Rakyat Negeri Ngawonggo dan
menamatkan Sekolah Dasarya, pada tahun 1956. Sejak kecil, Kuntowijoyo aktif mengikuti
kegiatan-kegiatan keagamaan dan kesenian di Surau dekat rumah dan mengenal budayawan
Saribi Arifin dan M.Yusmanam seorang sastrawan nasional. Dan di surau itu pula,
Kuntowijoyo mengenal dan terlibat dalam aktivitas organisasi masyarakat Muhammadiyah
yang secara kebetulan surau tersebut milik Muhammadiah. Pada masa remaja, Kuntowijoyo
menjalani kisahnya dengan berbagai ketertarikan terhadap dunia bacaan dan sastra.
Kuntowijoyo rela menghabiskan sebagian besar waktunya di perpustakaan Masyumi yang
sering ia kunjungi dan melahap hampir semua bahan bacaan yang tersedia.’

Setamat SMA tahun 1962, kuntuwijoyo diterima di Fakultas Sastra UGM dan
diselesaikan pada tahun 1969. la mengajar di fakultas yang sama, sampai pada akhirnya
mendapatkan kesempatan melanjutkan studi di The University of Connecticut USA hingga
memperoleh M.A tahun 1974. Dan di Columbia University sampai meraih gelar Ph.D limu
Sejarah (1990) dengan judul disertasi “Social Change in an Agrarian Society: Madura 1850-
1940”. Jabatan Guru Besar Ilmu Sejarah pada Fakultas Ilmu Budaya UGM diterimanya pada
tahun 2001, melalui pidato pengukuhan berjudul “Periodisasi Sejarah Kesadaran Keagamaan
Umat Islam Indonesia: Mitos, Ideologi, dan llmu” (21 Juli 2001). Profesinya sebagai dosen
Jurusan Sejarah Fakultas Sastra (kini Fakultas Budaya) Universitas Gadjah Mada senantiasa
mengedepankan gagasan intelektualnya selaku sejarawan. *

Namun sejak awal tahun 1990-an Kuntowijoyo menderita sakit yang tergolong
langka di Indonesia. la mengidap radang selaput otak, yang dalam istilah medis disebut
dengan meningo enshephslitis. Penyakit ini disebabkan oleh sejenis virus flu ganas yang
menyerang selaput otak. Dampak dari penyakit tersebut adalah kemampuan otak untuk

menggerakkan anggota tubuh menjadi terganggu. Kesulitan yang dialami oleh Kuntowijoyo

2 M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta:
Pilar Media, 2005) him. 29-30

® Ibid., him. 31-33

* Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara Wacana,
2006) him. 135

MiBAR




tersebut bukan merupakan sebuah halangan untuk tetap menulis. Hingga akhirnya pada tahun
1999, Kuntowijoyo mendapatkan penghargaan sastra bergengsi di Asia Tenggara yaitu SEA
Write Award. Budayawan Emha Ainun Najib, dalam banyak kesempatan menyebut tulisan
Kuntowijoyo setelah sakit menjadi sangat jernih dan mengagumkan.®

Kendati menjalani hidup dalam keadaan sakit, Guru Besar limu Budaya UGM terus
berkarya dan gagasan-gagasan brilian miliknya kini mulai dikaji oleh banyak kalangan.
Beberapa gagasan Kuntowijoyo yang terkenal misalnya: ilmu sosial Profetik, Sejarah Sosial,
Periodisasi Kesadaran Keagamaan Umat Islam, dan Obijektifikasi Islam serta metode
Strukturalisme Transendental, kini mulai banyak dikaji dan menjadi wacana tersendiri.
Namun pada tanggal 22 Februari 2005, Kuntowijoyo kembali pada kehariban Tuhan dan
jenazahnya dikebumikan di Makam Keluarga UGM di Sawitsari, Yogyakarta.®

2. Karya-karya dan penghargaan

Kuntowijoyo adalah sosok intelektual yang mumpuni. la menyandang sejumlah
identitas dan gelar melekat pada dirinya. Diantaranya adalah sebagai emeritus Fakultas llmu
Budaya Universitas Gadjah Mada Yogyakarta (UGM), sejarawan, budayawan, sastrawan,
penulis kolumnis, intelektual muslim, aktivis, khatib dan sebagainya. karyanya lebih dari 50-
an buku. la juga seorang yang sangat menghargai kearifan budaya Jawa, rendah hati dan bisa
bergaul dengan semua golongan, disamping sebagai seorang intelektual muslim yang jujur dan
berintegritas.’

Karya dalam bidang sastra berupa cerita pendek, novel, dan essai kebudayaan,
muncul di majalah sastra, Horizon, Budaya Jawa, harian Kompas, dan Jihad. Cerpennya
“Dilarang Mencintai Bunga-Bunga” memperoleh hadiah pertama dari majalah sastra (1968).
Di tahun yang sama dramanya “Rumput-Rumput Danau Bento” memperoleh hadiah harapan
dari BPTNI. Dan setelahnya, naskah dramanya berturut-turut “Tidak Ada Waktu bagi Nyonya
Fatma”, “Barda dan Cartas” (1972) dan “Topeng Kayu” (1973), mendapat hadiah dari Dewan
Kesenian Jakarta. Sebuah novelnya “Pasar” mendapat hadiah dari Panitia Hari Buku.
Novelnya “Kereta Api yang Berangkat Pagi Hari” dimuat di harian Jihad (1966). Sedang
novelnya yang lain “Khotbah di Atas Bukit”, diterbitkan Pustaka Jaya (1976).2

> M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta:
Pilar Media, 2005) him. 37

® Ibid., him. 37-38

" Ibid., him. 65

® Kuntowijoyo, Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994) him.
161-162

MIMBAR




Selain sebagai sastrawan dan budayawan yang banyak menulis karya fiksi, dia juga
pemikir Islam yang cerdas. Buku-bukunya, seperti Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia
(1985), ldentitas Politik Umat Islam (1987), Budaya dan Masyarakat (1987), Paradigma
Islam, Interpretasi untuk Aksi (1991), Radikalisme Petani (1993), Demokrasi dan Budaya
(1994), Metodologi Sejarah (1994), Pengantar Ilmu Sejarah (1995) Muslim tanpa Masjid
(2001), dan Selamat Tinggal Mitos, Selamat Datang Realitas (2002), serta Intelektualisme
Muhammadiah: Menyongsong Era Baru, sungguh mencerminkan kecerdasan, kejujuran dan
integritasnya sebagai intelektual muslim dan menempati posisi istimewa di hati pembaca. °
C. Islamisasi llmu Pengetahuan Vs Pengilmuan Islam

Islamisasi Pengetahuan pertama kali diperkenalkan oleh Ismai’il Raji al-Faruqi dari
lembaga pemikiran Islam Internasional (International Institute of Islamic Thought) di Amerika
Serikat menjelang tahun 1980-an. Meskipun gagasan ini sebelumnya telah dicetuskan oleh
Naquib Al-attas dari ISTAC Malaysia. Islamisasi pengetahuan mengandaikan umat Islam
tidak serta merta menerima dan membeo begitu saja kepada sejumlah metodologi dari luar
Islam, tetapi sejatinya dikembalikan pada poros ilmu pengetahuan, yaitu tauhid.™ Islamisasi
IImu Pengetahuan berangkat pada semangat kembali kepada al-Quran yang merupakan basis
ilmu pengetahuan ketika dihadapkan pada pencapaian objektivitas pengetahuan.'
Kuntowijoyo mengibaratkan epistomologi gerakan Islamisasi pengetahuan dengan gerakan
balik dari konteks kepada teks (form Context to the text), untuk mencapai koherensi
(keterkaitan) antara pengetahuan dengan iman.*?

Kuntowijoyo merasa islamisasi pengetahuan merupakan sebuah kemajuan sebagai
sebuah fase kesadaran akan urgensi ilmu pengetahuan modern dalam Islam. Tak dapat
disangsikan, Islam tertinggal jauh dari peradaban lainnya sebagaimana Muhammad Abdus
Salam nyatakan dan dikutip oleh Azyumardi Azra bahwa tidak diragukan saat ini di antara

seluruh peradaban di planet ini, ilmu pengetahuan menempati posisi paling yang paling lemah

° M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta:
Pilar Media, 2005) him. 67

10 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006) him. 7

1 Ahmad Zainil Hamdi, Menilai Ulang Gagasan “Islamisasi Pengetahuan” sebagai Blue Print
Pengembangan Keilmuan UIN dalam Integrasi llmu dan Agama: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan,
2005) him. 183

2 Kuntowijoyo, Islam sebagai llmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006) him. 8

MiBAR




di Dunia Islam.**  Menyikapi ketertinggalan Islam, Kuntowijoyo beranggapan bahwa
Islamisasi pengetahuan tidak berarti penyangkalan secara total terhadap warisan intelektual
peradaban-peradaban lain, termasuk dari peradaban barat, seperti yang dipahami oleh al-
Farugi dan Ziauddin Sardar sebab posisi semacam itu tidak realistis karena rekonstruksi
peradaban Muslim, termasuk rekonstruksi ilmu pengetahuan Islam, tidak dapat dilakukan dari
sebuah ke-vacuum-an, tetapi di dalam ruang sejarah yang terbuka dan kompetitif dari pelbagai
tawaran ide dan gagasan. Kuntowijoyo menganggap warisan ilmu pengetahuan Barat sebagai
suatu khazanah yang dapat dimanfaatkan untuk sebuah kebutuhan, setelah proses seleksi dan
adaptasi.™

Islamisasi Pengetahuan, menurut Kuntowijoyo, sudah selayaknya ditinggalkan dan
melangkah kepada “Pengilmuan Islam” sebagai tawaran alternatif untuk dikembangkan. Jika
Islamisasi pengetahuan yang bergerak dari konteks ke teks, maka “pengilmuan Islam”
mengandaikan gerak ke arah yang berlawanan, yaitu dari teks menuju konteks dengan
perumusan norma-norma al-Quran menjadi konstruk teoritis dan faktual-aplikatif untuk
mewujudkan misi rasional dan empiris Islam. *°
D. Alguran sebagai sebuah Paradigma

Paradigma menjadi sebuah konsep popular yang dibicarakan oleh Thomas S. Khun.®
Istilah seperti kerangka teoritis (theoretical framework), kerangka konseptual (conceptual
framework), kerangka pemikiran (frame of thinking), orientasi teoritis (theoretical
orientation), sudut pandang (perspective), atau pendekatan (approach) memiliki pengertian
yang kurang lebih sama dengan paradigma. Heddy Shri Ahimsa-Putra mendefenisikan
paradigma sebagai seperangkat konsep yang berhubungan satu sama lain secara logis
membentuk sebuah kerangka pemikiran yang berfungsi untuk memahami, menafsirkan dan
menjelaskan kenyataan atau masalah yang dihadapi."’

Sehingga dapat dimengerti bahwa paradigma al-Quran yang dimaksudkan oleh

Kuntowijoyo berarti suatu konstruksi pengetahuan yang memuat konsep-konsep dan saling

3 Azyumardi Azra, Reintegrasi llmu-llmu dalam Islam dalam Integrasi llmu dan Agama: Interpretasi
untuk Aksi (Bandung: Mizan, 2005) him. 203

" A.E.Priyono, Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia: Menyimak Pemikiran
DR.Kuntowijoyo dalam Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) him. 38-38

15 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006) him. 1

'8 Lihat Thomas S. Khun, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of Chicago
Press, 1970) him. 43

" Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Profetik-Mungkinkah? Perlukah?, makalah yang
disampaikan dalam ‘Sarasehan Profetik 2011°, diselenggarakan oleh Sekolah Pascasarjana UGM, di Yogyakarta,
10 Februari 2011.

MIMBAR




terkait satu sama lainnya yang memungkinkan realitas dipahami sebagaimana al-Quran
memahaminya.*® Kuntowijoyo dalam hal ini mengandaikan rumusan teoritis (wawasan
epistomologis) dan gambaran aksiologis yang dapat dijadikan sebagai pijakan awal dalam
bertindak untuk mencapai cita-cita kemanusiaan.

Kuntowijoyo melihat bahwa para intelektual Islam masih terjebak pada wilayah
normatif dan belum melangkah pada pengembangan norma-norma menjadi kerangka-
kerangka teori ilmu teoritis. Sebagai contoh, para penafsir memahami konsep fugara dan
masakin dengan tafsiran moral dan berujung pada kesimpulan bahwa kaum fakir dan miskin
patut dikasihani dan diwajibkan untuk diberi zakat, infag maupun sedekah kepada mereka.
Dengan pendekatan teoritis, kaum fakir dan miskin sudah selayaknya diperjuangkan dengan
memahami konsep tentang fakir dan miskin pada konteks yang lebih real, lebih faktual, sesuai
dengan kondisi-kondisi sosial, ekonomi maupun kultural.’® Kuntowijoyo dalam hal ini,
menawarkan umat Islam umumnya dan intetelektual muslim Islam khususnya terbiasa dengan
analisis sosial untuk mengembangkan konsep-konsep dalam al-Quran.

Dialektika penafsir dengan al-Quran menciptakan pelbagai pendekatan yang
ditawarkan dalam jagad raya ilmu tafsir. Kuntowijoyo dengan semangat progresifnya
menawarkan pendekatan sintetik-analitik. Pendekatan ini manganggap bahwa pada dasarnya
kandungan al-Quran terbagi menjadi dua bagian sentral, bagian pertama berisi konsep-konsep
dan bagian kedua memuat kisah-kisah sejarah dan amtsal (perumpamaan). Dalam bagian
pertama, didapati sejumlah istilah al-Quran yang merujuk pada pengertian-pengertian normatif
yang khusus, doktrin-doktrin etik, aturan-aturan legal, dan ajaran keagamaan pada umumnya,
baik itu konsep yang telah dikenal komunitas Arab saat al-Quran diturunkan maupun konsep
etiko-religius yang ingin diperkenalkan. begitu pula, konsep yang bersifat abstrak seperti
Allah, Malaikat, akhirat maupun konsep yang bersifat konkret dan dapat diamati (observable)
seperti konsep fakir dan miskin, mustad’afin (kelas tertindas), mustakbirun (penguasa),
mufsidun (koruptor) dan sebagainya.”

Bagian pertama bermaksud membentuk pemahaman yang komprehensif atau
Weltanschaung (pandangan dunia) mengenai nilai-nilai ajaran Islam. Sedangkan dalam bagian

kedua yang berisi kisah-kisah historis dan amtsal, al-Quran ingin mengajak dilakukannya

18 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) him. 327

¥ 1bid., him. 284

2 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006) him. 12-13

MIMBAR




perenungan untuk memperoleh wisdom (hikmah) baik yang tersurat maupun yang tersirat. Jika
dalam bagian konseptual diperkenalkan pelbagai ideal-type tentang konsep-konsep, maka
dalam bagian yang berisi kisah dan amtsal kita diajak untuk mengenali arche-type tentang
kondisi-kondisi yang universal, misalnya kisah kesabaran Nabi Ayyub, kezaliman Fir’aun,
perjuangan pembebasan Nabi Musa dan lain sebagainya.”* Pemahaman pesan-pesan al-Qur’an
dengan cara ini, disebut oleh Kuntowijoyo sebagai pendekatan sintetik, dengan mensitesiskan
penghayatan dan subjektivitas penafsir dengan ajaran normatif al-Quran yang bersifat objektif
yang memunculkan transformasi psikologis penafsir sampai pada tahap transformasi
kemasyarakatan.?

Pendekatan sintetik-analitik yang dimaksudkan Kuntowijoyo adalah menganalisis
konsep-konsep normatif al-Quran menjadi sebuah konstruk teoretis kemudian diterjemahkan
pada level objektif di masyarakat yang tentunya dapat diamati (observable). Elaborasi
terhadap konstruk teoritis al-Quran inilah yang pada akhirnya merupakan Qur’anic theory
building yang memunculkan paradigma al-Quran. Dan dengan paradigma inilah menurut
Kuntowijoyo dapat difungsikan sebagai perspektif al-Quran dalam rangka memahami
realitas.”® Cita-cita transformasi sosial dengan pendekatan sintetik-analitik Kuntowijoyo
memiliki kesamaan dengan model tafsir transformatifnya Moeslim Abdurrahman dengan
penelusuran pada tiga wilayah interpretasi, yakni: (1) memahami konstruk sosial. (2)
membawa konstruk itu berhadapan dengan interpretasi teks (al-Qur’an), dan (3) hasil
penghadapan konstruk sosial dan model ideal teks diwujudkan dalam aksi transformasi
sosial.**

E. Strukturalisme Transendental

Setelah paradigma al-Quran dirumuskan, lebih lanjut Kuntowijoyo menawarkan
pendekatan alternatif yaitu Strukturalisme transendental yang dimaksudkan sebagai pisau
analisa dalam memahami realitas. Tentu saja dengan adanya pengakuan mengenai adanya ide
murni yang sumbernya berada di luar diri manusia yaitu “wahyu”? atau suatu konstruk

tentang struktur nilai-nilai yang berdiri sendiri dan bersifat transendental. Kuntowijoyo

“! 1bid., him. 13-14

2 1bid., him 14

% bid., him. 16
2% Moeslim Abdurrahman, Islam Sebagai Kritik Sosial (Jakarta: Erlangga, 2003) him. 116

? Dalam QS: 69: 40-42, Allah berfirman “Sesungguhnya al-Quran itu adalah benar-benar wahyu
(Allah yang diturunkan kepada) Rasul yang mulia, dan Al-Quran itu bukanlah perkataan seorang penyair. Sedikit
sekali kamu kepadanya. Dan bukan perkataan tukang tenun. Sedikit sekali kamu mengambil pelajaran dari
padanya”.

MIMBAR




menegaskan dalam hal ini bahwa al-Quran harus dipahami sebagai sebuah bangunan ide yang
transcendental, sebuah orde, atau system yang otonom dan sempurna. Dan di sisi lain, al-
Quran juga dapat dianggap sebagai suatu dokumen historis karena hampir setiap
pernyataannya mengacu kepada peristiwa-peristiwa aktual sesuai dengan konteks sejarahnya
ketika ia diturunkan. Namun, menurut Kuntowijoyo pesan utama al-Quran sejatinya bersifat
transcendental, dalam arti melampaui zaman.

Menyikapi hal ini, dengan metode struktur transcendental Kuntowijoyo, diandaikan
sebagai metode yang mampu mengangkat atau mentransendensikan teks al-Quran dari
konteksnya, yaitu dengan mentransendensikan makna tekstual dari penafsiran kontekstual
berikut bias-bias historis tertentu akibat keterbatasan situasi historisnya. Kuntowijoyo juga
menyatakan kekhawatirannya kepada para penafsir yang dibatasi oleh segala warisan historis
umat Islam klasik. Meski membantu dalam memperkaya perspektif namun perspektif ataupun
penafsiran tertentu tak lepas dari bias-bias karena keterbatasan historisnya.?’” Pernyataan
Kuntowijoyo juga mengindikasikan kemungkinan terjebak pada bias-bias kontemporer,
namun Kuntowijoyo menganggap bahwa bias-bias kontemporer bersifat positif dalam
meneropong masa ketika al-Quran diturunkan.?®

Kuntowijoyo dalam hal ini mengindahkan penafsiran kontekstual, mengingat al-
Qur’an tak lepas dari konteks historis yang mengikatnya atau dalam bahasa Nashr Hamid Abu
Zaid, sebagai produk budaya (muntaj al-saqafi).” Begitu juga dengan defenisi yang
dirumuskan oleh tokoh hermeneutika liberatif Farid Esack yang memaknai al-Quran sebagai
wahyu yang diturunkan dalam rangka merespon berbagai peristiwa yang terjadi.*® Sedangkan
Ali al-Wardi menganggap bahwa mukjizat terbesar Nabi Muhammad adalah transformasi
sosial (islah al-ijtima’i) dalam memerangi segala bentuk ketidakadilan, eksploitasi dan
kebangkrutan etika kemanusiaan.®* Al-Wardi lebih lanjut mengkritisi doktrin i’jaz al-Qur’an
pada keindahan bahasa dan sastra al-Qur’an dan mengabaikan nilai-nilai substantif atau pesan

di balik teks. Sebab sejatinya wahyu al-Qur’an berdialog sesuai dengan bahasa dan kapabilitas

%8 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) him. 331

2" 1bid., him. 332

%% 1bid

29 Nasr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nas: Dirasah fi Ulm al-Qur’an (Beirut: al-Markaz al-Saqafi al-
Arabi, 2000) him. 24

% Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of Interreligous Solidarity
against Oppression (London: One World Oxford, 1997), him 54.

* Ali al-Wardi, Usturah al-Adab al-Rafi” (Beirut: Dar Kufan, 1994) him. 140

MIMBAR




keilmuan Arab semasa al-Quran diturunkan. ** Budaya tekstualitas, pemujaan metodologi
tafsir klasik dan pengabaian realitas empiris menjadi kegelisahan tersendiri bagi al-Wardi.

Sikap pragmatis menurut Kuntowijoyo terkadang diperlukan untuk memenuhi
kebutuhan situasional masyarakat Islam dalam mengaktualisasikan misinya sebagai wakil
Tuhan di muka bumi. Namun sebelum melangkah terlebih jauh, perumusan paradigma al-
Quran menjadi sebuah kebutuhan yang sangat mendesak untuk kemaslahatan umat islam
kontemporer bahkan umat manusia secara umum untuk menciptkan peradaban. Kuntowijoyo
merasakan keprihatinan terhadap kekuatan dan pengaruh ilmu pengetahuan yang berujung
pada tindakan destruktif, mengancam kehidupan manusia dan peradabannya. Islam diharapkan
mampu menjadi tawaran alternatif dalam bidang ilmu pengetahuan.®

Terkait dengan konsep al-Qur’an, problem akademis yang dialami oleh Kuntowijo
juga pernah menimpa Amin al-Khuli, Bapak tafsir sastra al-Qur’an. Al-Khuli mengedepankan
perumusan konsep-konsep al-Qur’an sebagaimana konsep tersebut dipahami oleh masyarakat
Arab semasa al-Quran diturunkan.** Hal itu di dilakukan sebagai langkah awal atau pijakan
menuju transformasi sosial-kemasyarakatan. Al-Khuli menegaskan secara eksplisit dalam

bukunya al-Jundiyah wa al-Silm yang dikutip oleh Ahmad Muhammad Salim bahwa:*

Islam sejatinya memiliki dorongan transformatif yang disebabkan oleh perjumpaannya
dengan pelbagai problema sosial-kemasyarakatan. al-Qur’an mendokumentasikan
proses transformasi sosial dalam lika-liku perjalanan sejarahnya. Sehingga peranan
Rasio/akal manusia menjadi amat sedemikan penting dalam mengkondisionalkan

dinamika ruang dan waktunya.

Upaya al-Khuli mendialogkan teks al-Qur’an dengan realitas empiris, tercermin
dalam perumusan pelbagai konsep al-Qur’an secara tematik dan amat terkait dengan

problematika sosial-kemasyarakatan, seperti: harta benda (al-mal), puasa dan solidaritas

%2 1bid., him 135

% Ibid., him. 336

% Kajian al-Khuli terhadap Al-Quran mengedepankan dua prinsip metodologis yaitu : studi sekitar
Al-Quran (dirasah ma haula Al-Quran) dan studi tentang teks itu sendiri (dirasah fi Al-Quran nafsih). Kajian
pertama sangat jelas diarahkan kepada investigasi latar belakang Al-Quran, dimulai dari proses pewahyuan,
perkembangan dan sirkulasinya dalam masyarakat Arab sebagai obyek wahyu, beserta kodifikasi dan variasi cara
baca : sebagai sebuah kajian yang kemudian lebih dikenal dengan ‘Ulumul Quran. Kajian ini juga difokuskan
pada aspek sosio-historis Al-Quran termasuk didalamnya situasi intelektual, kultural, dan geografis masyarakat
Arab abad ke tujuh ketika Al-Quran diturunkan. Lihat selanjutnya, M. Nur Khalis Setiawan, Al-Quran kitab
Sastra Terbesar, ( Yogyakarta : elSAQ press, 2005) him.12

% Ahmad Muhammad Salim, al-Islam al-Aglani: Tajdid al-fikri al-dini inda Amin al-Khuli (Cairo: al-
Hai’ah al-Mashriyah al-Ammabh li al-Kitab, 2009) him. 81

MIMBAR




sosial, zakat dan lain sebagainya. al-Khuli mengutip sejumlah ayat dengan tema yang sama,
kemudian diterjemahkan dalam refleksi-refleksi filosofis. Namun, tentu saja pendekatan yang
digunakan oleh al-Khuli dalam menerjemahkan ke dalam realitas objektif berbeda dengan
pendekatan Kuntowijoyo. Kombinasi Strukturalisme® Levis-Strauss dengan Filsafat
perennialisme Roger Garaudy menjadikan pendekatan Kuntowijoyo memiliki keunikan dan
keunggulan tersendiri dalam operasionalisasi paradigma al-Qur’an.

F. Ilmu Sosial Profetik

Adalah suatu kenyataan bahwa masih banyak kelompok-kelompok sosial tak terserap
dalam proses modernisasi. Kelompok sosial itu sering disebut sebagai ‘orang-orang tersisih
atau termarjinalkan’ atau dengan sebutan ‘dhu’afa’ yakni renta ekonomi yang menjadikan
mereka ‘mustad’afin” yakni renta politik dan lemah harkat dari kernanusiaalnnya.37 Sementara
itu, mayoritas pemuka agama cenderung memilih diam dan mempertahankan status quo
bahkan sebagian dari mereka telah menciptakan sistem kelas baru sebagai elit agamawan
dengan otoritas kebenaran dalam genggamannya.

Terlebih lagi metodologi ilmu sosial modern kurang mendapatkan ruang dalam
ilmu-ilmu keislaman akibat sistem pendidikan yang dikotomis. Ernest Renan menyatakan
bahwa dunia Islam dibatasi oleh kerangkeng besi yang mengkungkung kepala mereka, dan
ironinya menganggap kungkungan itu telah mencapai pengetahuan pasti tanpa harus membuka
diri untuk ide-ide baru. Dapat dipahami bahwa Renan mengandaikan adanya upaya
pelonggaran konsep-konsep teologis dalam rangka pengembangan ilmu-ilmu keislaman.®
Demikian juga halnya dengan Muhammad Abduh, seorang tokoh tafsir modernis telah
memperkenalkan dan menganggap humaniora (ilm ahwal al-basyar) sebagai ilmu yang sangat
urgen dalam sebuah penafsiran.*

Mengacu pada perkembangan sosiologi agama modern, Bryan S Turner menemukan

setidaknya ada tiga kelemahan mendasar dari sosiologi agama selama ini, yaitu (1) tidak lagi

% Strukturalisme pertama kali diperkenalkan dalam bidang linguistik oleh Ferdinand de Saussure
tahun 1906, kemudian dalam antropologi oleh Claude Levi-Strauss tahun 1935. Ciri utama dari strukturalisme
adalah totalitas (wholeness). Sedangkan Kuntowijoyo menggunakan Strukturalisme analitis dengan empat unsur
penting yaitu: (1) inter-conectedness, seperti keterkaitan antara shalat dengan solidaritas sosial (2) innate
structuring capacity (kekuatan pembentuk struktur paling dalam) seperti tauhid kemudian membentuk akidah,
ibadah, akhlak, syariah, dan muamalah dan seterusnya (3) Binary Opposition (dua gejala yang saling
bertentangan) seperti kepentingan tuhan dan manusia, badan dan ruh, orang kaya dan miskin dsb. (4) unsur
sinkronis (unsur-unsur dalam satu waktu yang sama).

37 Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997) him. 37

%8 Bryan S Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012) him.69

% Muhammad Abduh, al-4’'mal al-Kamilah Li al-lmam al-Syekh Muhammad Abduh, ditahgiq oleh
Muhammad Imarah (Cairo: Dar Syurug, 2009) him. 10

MIMBAR




memainkan peranan atau tidak lagi ambil bagian dalam sebagian besar perdebatan teoritis
sosiologi modern (2) fokus yang terlalu berlebihan pada subjektifitas pelaku sosial yang
nampak dalam analisa mereka tentang keyakinan religious dsb. (3) fokus empiris pada wilayah
yang terlalu sempit yaitu pada agama kristen, sehingga dapat dikatakan sosiologi agama tidak
lain hanyalah bentuk representatif dari sosiologi Kristen.*°

Kuntowijoyo melihat bahwa ilmu sosial saat ini mengalami masa stagnansi terlebih
dalam dunia Islam. Bagi kuntowijoyo, ilmu sosial bukan sekedar mendeskripsikan fenomena
sosial belaka, tetapi juga berupaya untuk mentransformasikannya. Sehingga ilmu sosial
profetik, menjadi sebuah tawaran gagasan populer milik Kuntowijoyo untuk mencapai
transformasi sosial berdasarkan cita-cita perubahan yang diidamkan oleh masyarakat, yaitu
sebagai umat terpilih (the chosen people/khairu ummah). llmu sosial profetik pada dasarnya
berdiri di atas tiga pilar yaitu, humanisasi/emansipasi (amar ma’ruf), liberasi (nahi munkar),
dan transendensi (tu 'minuna billah) yang diderivasikan dari misi historis Islam sebagaimana

terkandung dalam ayat 110, surah Ali Imran:

“Engkau adalah umat terbaik yang diturunkan di tengah manusia untuk menegakkan

kebaikan, mencegah kemungkaran (kejahatan) dan beriman kepada Allah”

Menjadi “The Choosen People” atau “Khairu Ummah” sebagaimana ayat sebutkan,
Kontowijoyo menjabarkan dan mengelaborasi tiga pilar yang dapat dijadikan sebagai cita-cita
ilmu sosial profetik sebagai berikut:**

1. Humanisasi

Dalam tema umum humanisasi dapat dilakukan penelitian tentang berbagai gejala
sosial dan pemecahannya, yaitu dehumanisasi (objektivasi teknologis, ekonomis, budaya, atau
Negara), agresivitas (agresivitas kolektif, dan kriminalitas), dan loneliness (privatisasi,
individuasi). Ketiganya perlu penelitian teoritis, historis dan kasus. Manusia pada era industri
atau pascaindustri sangat mudah untuk terjath dan kehilangan nilai-nilai kemanusiaannya.
Sehingga diperlukan upaya untuk mengangkat kembali martabat manusia atau emansipasi

manusia dan humanization. Dalam QS al-Tin (95): 5, 6 dikatakan bahwa orang dapat terjatuh

“ Bryan S Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012) him.
13-17

1 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2006) him. 100-108. Lihat juga, Kuntowijoyo, llmu Sosial Profetik: Etika pengembangan ilmu-limu
Sosial dalam Re-strukturisasi Metodologi Islamic Studies Mazhab Yogyakarta (Yogyakarta: Suka Press, 2007)
him. 104-112

MIMBAR




ke tempat paling rendah. Kemudian ayat ini mengecualikan orang-orang yang beriman dan
amal saleh.*
2. Liberasi

Teks al-Quran bisa diturunkan jadi empat hal: amal, mitos, ideologi dan ilmu. Islam
sehari-hari adalah Islam amal yang harus selalu ada sepanjang zaman. Mitos sebagai system
pengetahuan sudah ketinggalan zaman. Meskipun masih ada orang yang hidup dalam dunia
mitis. Pada periode ideologi dengan menjadikan islam sebagai ideologi, seperti mengguritanya
partai-partai yang beratasnamakan islam. Dan pada tahap terakhir adalah meninggalkan
ideologi dan bergerak ke arah ilmu.

Kuntowijoyo dalam ilmu sosial profetiknya membidik empat sasaran liberasi. Yaitu,
sistem pengetahuan, sistem sosial, sistem ekonomi dan sistem politik. Liberasi dari sistem
sosial misalnya, menurut Kuntowijoyo, yaitu pembebasan dari sistem agraris menuju ke
sistem sosial industrial. Perubahan itu ditegaskan kuntowijoyo sebagai the great
transformation bagi umat. Begitu juga liberasi dari sistem ekonomi yaitu pembebasan umat
dari kesenjangan ekonomi dan ketidakadilan. Pembebasan itu didasarkan pada dua ayat al-
Quran, yaitu QS al-Hasyr (59): 7 yang berbunyi “Supaya harta itu jangan beredar di antara
orang-orang kaya di antara kamu”, dan QS al-Zukhruf (43): 32 yang berbunyi, “Apakah
mereka (yang berhak) membagi-bagi rahmat Tuhanmu?” Karena itu, teori-teori dan penelitian
empiris (Sejarah, kasus) baik di tingkat makro maupun mikro perlu dilakukan.

3. Transendensi

Krisis spiritual pada abad modern meniscayakan dedifferentiation (penyatuan
kembali agama dengan aspek keduniaan) setelah mengalami sekularisasi agama atau
differentiation pada fase modern dalam filsafat. Mengacu pada “teori spiral” yang mengatakan
bahwa sejarah bergerak melingkar seperti suatu per, setiap kembali berputar seperti yang dulu
tetapi selalu lebih tinggi dari semula. Bagi umat Islam sendiri, transendensi diartikan beriman
kepada Allah Swt. Kedua unsur ilmu sosial Profetik (humanisasi, liberasi) harus mempunyai
rujukan Islam yang jelas. Kuntowijoyo mengutip Fromm, bahwa siapa yang tidak menerima
otoritas Tuhan akan mengikuti: (1) relativisme penuh (2) nilai tergantung pada masyarakat,
sehingga nilai dari golongan dominan akan menguasai, dan (3) nilai tergantung pada kondisi

biologis, sehingga sikap egoism, kompetisi, dan agresivitas adalah nilai-nilai kebajikan.

*2.QS al-Tin (95): 5, 6: Sesungguhnya kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya (5) kemudian kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendahnya (6)

MIMBAR




Karena itu menurut kuntowijoyo, sudah selayaknya umat Islam kembali kepada keimanan
pada Allah setelah Tuhan dimatikan oleh para filosof semisal Marx dan Frued.
G. Penutup

Dari penjabaran makalah di atas, ada beberapa hal yang menarik untuk dicatat dari
pemikiran Kuntowijoyo. Di antaranya adalah kesadaran untuk mengintegrasikan teori-teori
dan metodologi Barat dalam rangka ‘“enrichment” perbendaharaan pemikiran. Tapi
peminjaman teori tersebut, Kuntowijoyo berupaya melakukan sintesis-sintesis kreatif dari
pelbagai teori. Kemudian, sebagai seorang cendikiawan Muslim, Kuntowijoyo bertolak pada
ajaran-ajaran Islam, terutama dari al-Quran, tanpa lewat tafsir-formal al-Quran. Sebab
penafsiran dalam ruang dan zaman tertentu tak lepas dari bias-bias histioris yang
melingkupinya. Kuntowijoyo berusaha menghayati makna yang terkandung dalam al-Quran,
sebagaimana beliau mendedahkan “khairu ummah” dalam Ali Imran ayat 110 dengan menarik
tiga pilar atau konsep penting pada pencapaian “The Chosen People” yaitu,
humanisasi/emansipasi, liberasi dan transendensi. Kuntowijoyo bukannya tak berdasar,
keterlibatan secara langsung dengan organisasi masyarakat Islam dengan penelitian intens
pada sejarah dan sistem sosial dalam konteks keindonesian sehingga pada perumusan teori

membuat namanya menjulang tinggi sebagai seorang cendikiawan nasional.

DAFTAR PUSTAKA
Abdurrahman, Moeslim. Islam Sebagai Kritik Sosial. (Jakarta: Erlangga, 2003)
------------------- , Islam Transformatif. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997)

Abdullah, Amin Dkk Re-strukturisasi Metodologi Islamic Studies Mazhab Yogyakarta.
(Yogyakarta: Suka Press, 2007)

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. Paradigma Profetik-Mungkinkah? Perlukah?, makalah
yang disampaikan dalam ‘Sarasehan Profetik 2011°, diselenggarakan

oleh Sekolah Pascasarjana UGM, di Yogyakarta, 10 Februari 2011
al-Wardi, Ali. Usturah al-Adab al-Rafi’. (Beirut: Dar Kufan, 1994)

Azra, Azyumardi. Reintegrasi llmu-limu dalam Islam dalam Integrasi Ilmu dan
Agama: Interpretasi untuk Aksi, diedit oleh Zainal Bagir. (Bandung:
Mizan, 2005)

MIMBAR



Fahmi, M. Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam

Kuntowijoyo. (Yogyakarta: Pilar Media, 2005)

Hamdi, Ahmad Zainil. Menilai Ulang Gagasan “Islamisasi Pengetahuan” sebagai
Blue Print Pengembangan Keilmuan UIN dalam Integrasi Ilmu dan

Agama: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 2005)

Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta:
Tiara Wacana, 2006)

---------------- , Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993)

---------------- , Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1994)

Priyono, A.E. Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia: Menyimak
Pemikiran DR.Kuntowijoyo dalam Paradigma Islam: Interpretasi untuk
Aksi (Bandung: Mizan, 1993)

Turner, Bryan S. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD,
2012)

Setiawan, M. Nur Khalis. Al-Quran kitab Sastra Terbesar, ( Yogyakarta: elSAQ
press, 2005)

MIMBAR



