
MIMBAR 
Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani 
Volume 5, No. 2, 2019 

ISSN (print)   : 2442-3217 
ISSN (online) : 2716-3806 
Homepage : http://journal.iaimsinjai.ac.id/indeks.php/mimbar 

                             
 

MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
1 

Paradigma Al-Quran Kuntowijoyo 

Kahar
1
  

Institut Agama Islam Muhammadiyah Sinjai, Kabupaten Sinjai 

Email: kaharstaim064@gmail.com 

 

Abstrak 

Islam dalam bentuknya lengkap dengan  pedoman beramal dalam segala segi 

kehidupan beragama. Al-Quran sebagai sumber primer ajaran Islam tak pernah sepi 

dari pemerhati yang terkesima dengan kekayaan dimensi yang dimiliki oleh al-Quran 

dari klasik hingga pada masa kontemporer, dari era agraris sampai pada era pasca 

industrial. Sehingga dapat dimengerti bahwa paradigma al-Quran yang 

dimaksudkan oleh Kuntowijoyo berarti suatu konstruksi pengetahuan yang memuat 

konsep-konsep dan saling terkait satu sama lainnya yang memungkinkan realitas 

dipahami sebagaimana al-Quran memahaminya. 

 

Kata kunci : Al-Qur’an, Kuntowijoyo 

 

A. Pendahuluan 

Perubahan radikal terhadap pelbagai sektor kehidupan umat manusia sebagai dampak 

dari proyek akbar industrialisasi modern nampaknya cukup menggembirakan dan juga 

meresahkan. Menggembirakan karena kemajuan dalam teknologi telah memudahkan cara 

kerja manusia dari penggunaan tangan menuju mesin yang dapat meningkatkan mutu 

kehidupan yang lebih dinamis. Begitu juga, dengan kehadiran industrialisasi telah menjadi 

surga bagi pemilik modal dalam hegemoni dan dominasi alat-alat produksi. Namun, pada 

perkembangan selanjutnya, industrialisasi justru menjelma menjadi sebuah alat perbudakan 

baru yang meresahkan. Manusia yang semula merdeka telah mengalami degradasi, alienasi 

dan kebangkrutan derajat. Ia hanya menjadi elemen mekanisasi dan elemen otomatisasi 

teknologi dan tak lebih dari bagian mesin. 

Transformasi sosial rupanya memang jalan yang paling manusiawi untuk mengubah 

sejarah kehidupan manusia. Peranan Islam semarak dipertanyakan dalam perwujudan 

transformasi dan cita-cita kemanusiaan. Dan ironisnya, peningkatan kesalehan pribadi dengan 

                                                             
1
 Dosen di STAI Muhammadiyah Sinjai 

mailto:kaharstaim064@gmail.com


MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

2 

penekanan pada wilayah simbolik keagamaan, nampaknya masih mendominasi alam bawah 

sadar umat Islam dan melupakan fungsi sentralnya sebagai agent of change terhadap 

perubahan sosial menuju masyarakat maju dan lebih humanis. Slogan „kembali pada al-Qur‟an 

dan Hadis‟ menggema atas nama pembaharuan. Namun, tak jarang agenda mereka terjebak 

pada wilayah-wilayah normatif dengan penerapan kerangka teoretis abad pertengahan yang 

lebih bernuansa truth claim (klaim kebenaran) dan dominasi pandangan hitam- putih (a 

dualistic worldview), atau salah-benar, islami-tidak islami yang justru berpotensi menciptakan 

konflik dan dehumanisasi baru. Dari sini, dibutuhkan gagasan-gagasan kreatif-inovatif 

mencerahkan bukan gagasan yang bersifat reaktif dalam merespon tantangan-tantangan umat 

Islam abad kontemporer. 

Al-Quran sebagai sumber primer ajaran Islam tak pernah sepi dari pemerhati yang 

terkesima dengan kekayaan dimensi yang dimiliki oleh al-Quran dari klasik hingga pada masa 

kontemporer, dari era agraris sampai pada era pasca industrial. Kekuatan daya dorong 

sentripetal dan sentrifugal menjadikan al-Quran sebagai pusat gravitasi umat manusia pada 

umumnya. Pelbagai pendekatan telah ditawarkan, mulai dari linguistik, ushul fiqh, 

hermeneutik, sampai pada pendekatan integratif telah mengalami perkembangan signifikan 

dalam produksi dan reproduksi ide secara berkesinambungan. Namun tak dapat disangsikan 

bahwa al-Quran masih merupakan sebuah teks statis, dan tak mampu berbicara apa-apa tanpa 

refleksi manusia. Selanjutnya, interpretasi manusia tak berarti apa-apa tanpa aplikasi dan 

penerjemahan dalam realitas objektif dalam lingkup ruang dan waktu yang mengitarinya. 

Mungkin, pemikiran Kuntowijoyo layak dipertimbangkan sebagai tawaran alternatif 

untuk menjawab kegelisahan umat Islam abad dua satu, sebab sejatinya realitas sosial selama 

ini kurang mendapat ruang dalam studi keislaman khususnya studi al-Quran. Kuntowijoyo 

mengandaikan ilmu pengetahuan islam bersifat rasional, empiris dan berasaskan pada wahyu 

dengan mencanangkan lima agenda reinterpretasi menuju reaktualisasi Islam. Baginya, 

perumusan paradigma al-Quran dalam sebuah kerangka teoritis sudah semakin mendesak 

untuk dijadikan sebagai referensi dalam menganalisis realitas.  

B. Sketsa biografi Kuntowijoyo 

1. Mozaik kehidupan Kuntowijoyo 

Kuntowijoyo dikenal sebagai seorang sejarawan, budayawan dan sastrawan, 

sekaligus sebagai cendikiawan muslim. Terlahir di Bantul Yogyakarya pada tanggal 18 

September 1943. Dari garis keturunannya, Kuntowijoyo berasal dari struktur kelas priyayi. 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

3 

Kakeknya seorang lurah, yang juga menjadi seniman, ulama, petani, pedagang, bahkan 

sebagai seorang tukang. Keluarga Kuntowijoyo juga terdiri dari orang-orang Muhammadiah 

dan Nahdlatul Ulama (NU). Dengan latar belakang yang unik, tidak heran jika ada yang 

menyebutnya sebagai seorang modernis, tradisionalis, reformis dan konservatif sekaligus
2
.  

Masa kecil kuntowijoyo adalah masa ketika bergolaknya agresi Belanda; 1947 dan 

1948. Pada tahun 1950, Kuntowijoyo masuk Sekolah Rakyat Negeri Ngawonggo dan 

menamatkan Sekolah Dasarya, pada tahun 1956. Sejak kecil, Kuntowijoyo aktif mengikuti 

kegiatan-kegiatan keagamaan dan kesenian di Surau dekat rumah dan mengenal budayawan 

Saribi Arifin dan M.Yusmanam seorang sastrawan nasional. Dan di surau itu pula, 

Kuntowijoyo mengenal dan terlibat dalam aktivitas organisasi masyarakat Muhammadiyah 

yang secara kebetulan surau tersebut milik Muhammadiah. Pada masa remaja, Kuntowijoyo 

menjalani kisahnya dengan berbagai ketertarikan terhadap dunia bacaan dan sastra. 

Kuntowijoyo rela menghabiskan sebagian besar waktunya di perpustakaan Masyumi yang 

sering ia kunjungi dan melahap hampir semua bahan bacaan yang tersedia.
3
 

Setamat SMA tahun 1962, kuntuwijoyo diterima di Fakultas Sastra UGM dan 

diselesaikan pada tahun 1969. Ia mengajar di fakultas yang sama, sampai pada akhirnya 

mendapatkan kesempatan melanjutkan studi di The University of Connecticut USA hingga 

memperoleh M.A tahun 1974. Dan di Columbia University sampai meraih gelar Ph.D Ilmu 

Sejarah (1990) dengan judul disertasi “Social Change in an Agrarian Society: Madura 1850-

1940”. Jabatan Guru Besar Ilmu Sejarah pada Fakultas Ilmu Budaya UGM diterimanya pada 

tahun 2001, melalui pidato pengukuhan berjudul “Periodisasi Sejarah Kesadaran Keagamaan 

Umat Islam Indonesia: Mitos, Ideologi, dan Ilmu” (21 Juli 2001). Profesinya sebagai dosen 

Jurusan Sejarah Fakultas Sastra (kini Fakultas Budaya) Universitas Gadjah Mada senantiasa 

mengedepankan gagasan intelektualnya selaku sejarawan. 
4
 

Namun sejak awal tahun 1990-an Kuntowijoyo menderita sakit yang tergolong 

langka di Indonesia. Ia mengidap radang selaput otak, yang dalam istilah medis disebut 

dengan meningo enshephslitis. Penyakit ini disebabkan oleh sejenis virus flu ganas yang 

menyerang selaput otak. Dampak dari penyakit tersebut adalah kemampuan otak untuk 

menggerakkan anggota tubuh menjadi terganggu. Kesulitan yang dialami oleh Kuntowijoyo 

                                                             
2
 M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta: 

Pilar Media, 2005) hlm. 29-30 
3
 Ibid., hlm. 31-33 

4
 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2006) hlm. 135 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

4 

tersebut bukan merupakan sebuah halangan untuk tetap menulis. Hingga akhirnya pada tahun 

1999, Kuntowijoyo mendapatkan penghargaan sastra bergengsi di Asia Tenggara yaitu SEA 

Write Award. Budayawan Emha Ainun Najib, dalam banyak kesempatan menyebut tulisan 

Kuntowijoyo setelah sakit menjadi sangat jernih dan mengagumkan.
5
 

Kendati menjalani hidup dalam keadaan sakit, Guru Besar Ilmu Budaya UGM terus 

berkarya dan gagasan-gagasan brilian miliknya kini mulai dikaji oleh banyak kalangan. 

Beberapa gagasan Kuntowijoyo yang terkenal misalnya: ilmu sosial Profetik, Sejarah Sosial, 

Periodisasi Kesadaran Keagamaan Umat Islam, dan Objektifikasi Islam serta metode 

Strukturalisme Transendental, kini mulai banyak dikaji dan menjadi wacana tersendiri.  

Namun pada tanggal 22 Februari 2005, Kuntowijoyo kembali pada kehariban Tuhan dan 

jenazahnya dikebumikan di Makam Keluarga UGM di Sawitsari, Yogyakarta.
6
 

2. Karya-karya dan penghargaan  

Kuntowijoyo adalah sosok intelektual yang mumpuni. Ia menyandang sejumlah 

identitas dan gelar melekat pada dirinya. Diantaranya adalah sebagai emeritus Fakultas Ilmu 

Budaya Universitas Gadjah Mada Yogyakarta (UGM), sejarawan, budayawan, sastrawan, 

penulis kolumnis, intelektual muslim, aktivis, khatib dan sebagainya. karyanya lebih dari 50-

an buku. Ia juga seorang yang sangat menghargai kearifan budaya Jawa, rendah hati dan bisa 

bergaul dengan semua golongan, disamping sebagai seorang intelektual muslim yang jujur dan 

berintegritas.
7
 

Karya dalam bidang sastra berupa cerita pendek, novel, dan essai kebudayaan, 

muncul di majalah sastra, Horizon, Budaya Jawa, harian Kompas, dan Jihad. Cerpennya 

“Dilarang Mencintai Bunga-Bunga” memperoleh hadiah pertama dari majalah sastra (1968). 

Di tahun yang sama dramanya “Rumput-Rumput Danau Bento” memperoleh hadiah harapan 

dari BPTNI. Dan setelahnya, naskah dramanya berturut-turut “Tidak Ada Waktu bagi Nyonya 

Fatma”, “Barda dan Cartas” (1972) dan “Topeng Kayu” (1973), mendapat hadiah dari Dewan 

Kesenian Jakarta. Sebuah novelnya “Pasar” mendapat hadiah dari Panitia Hari Buku. 

Novelnya “Kereta Api yang Berangkat Pagi Hari” dimuat di harian Jihad (1966). Sedang 

novelnya yang lain “Khotbah di Atas Bukit”, diterbitkan Pustaka Jaya (1976).
8
 

                                                             
5
 M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta: 

Pilar Media, 2005) hlm. 37 
6
 Ibid., hlm. 37-38 

7
 Ibid., hlm. 65 

8
 Kuntowijoyo, Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994) hlm. 

161-162 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

5 

Selain sebagai sastrawan dan budayawan yang banyak menulis karya fiksi, dia juga 

pemikir Islam yang cerdas. Buku-bukunya, seperti Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia 

(1985), Identitas Politik Umat Islam (1987), Budaya dan Masyarakat (1987), Paradigma 

Islam, Interpretasi untuk Aksi (1991), Radikalisme Petani (1993), Demokrasi dan Budaya 

(1994), Metodologi Sejarah (1994), Pengantar Ilmu Sejarah (1995) Muslim tanpa Masjid 

(2001), dan Selamat Tinggal Mitos, Selamat Datang Realitas (2002), serta Intelektualisme 

Muhammadiah: Menyongsong Era Baru, sungguh mencerminkan kecerdasan, kejujuran dan 

integritasnya sebagai intelektual muslim dan menempati posisi istimewa di hati pembaca. 
9
 

C. Islamisasi Ilmu Pengetahuan Vs Pengilmuan Islam 

Islamisasi Pengetahuan pertama kali diperkenalkan oleh Ismai‟il Raji al-Faruqi dari 

lembaga pemikiran Islam Internasional (International Institute of Islamic Thought) di Amerika 

Serikat menjelang tahun 1980-an. Meskipun gagasan ini sebelumnya telah dicetuskan oleh 

Naquib Al-attas dari ISTAC Malaysia. Islamisasi pengetahuan mengandaikan umat Islam 

tidak serta merta menerima dan membeo begitu saja kepada sejumlah metodologi dari luar 

Islam, tetapi sejatinya dikembalikan pada poros ilmu pengetahuan, yaitu tauhid.
10

 Islamisasi 

Ilmu Pengetahuan berangkat pada semangat kembali kepada al-Quran yang merupakan basis 

ilmu pengetahuan ketika dihadapkan pada pencapaian objektivitas pengetahuan.
11

 

Kuntowijoyo mengibaratkan epistomologi gerakan Islamisasi pengetahuan dengan gerakan 

balik dari konteks kepada teks (form Context to the text), untuk mencapai koherensi 

(keterkaitan) antara pengetahuan dengan iman.
12

 

Kuntowijoyo merasa islamisasi pengetahuan merupakan sebuah kemajuan sebagai 

sebuah fase kesadaran akan urgensi ilmu pengetahuan modern dalam Islam. Tak dapat 

disangsikan, Islam tertinggal jauh dari peradaban lainnya sebagaimana Muhammad Abdus 

Salam nyatakan dan dikutip oleh Azyumardi Azra bahwa tidak diragukan saat ini di antara 

seluruh peradaban di planet ini, ilmu pengetahuan menempati posisi paling yang paling lemah 

                                                             
9
 M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta: 

Pilar Media, 2005) hlm. 67 
10

 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006) hlm. 7 
11

 Ahmad Zainil Hamdi, Menilai Ulang Gagasan “Islamisasi Pengetahuan” sebagai Blue Print 

Pengembangan Keilmuan UIN dalam Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 

2005) hlm. 183 
12

 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006) hlm. 8 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

6 

di Dunia Islam.
13

  Menyikapi ketertinggalan Islam, Kuntowijoyo beranggapan bahwa 

Islamisasi pengetahuan tidak berarti penyangkalan secara total terhadap warisan intelektual 

peradaban-peradaban lain, termasuk dari peradaban barat, seperti yang dipahami oleh al-

Faruqi dan Ziauddin Sardar sebab posisi semacam itu tidak realistis karena rekonstruksi 

peradaban Muslim, termasuk rekonstruksi ilmu pengetahuan Islam, tidak dapat dilakukan dari 

sebuah ke-vacuum-an, tetapi di dalam ruang sejarah yang terbuka dan kompetitif dari pelbagai 

tawaran ide dan gagasan. Kuntowijoyo menganggap warisan ilmu pengetahuan Barat sebagai 

suatu khazanah yang dapat dimanfaatkan untuk sebuah kebutuhan, setelah proses seleksi dan 

adaptasi.
14

 

Islamisasi Pengetahuan, menurut Kuntowijoyo, sudah selayaknya ditinggalkan dan 

melangkah kepada “Pengilmuan Islam” sebagai tawaran alternatif untuk dikembangkan. Jika 

Islamisasi pengetahuan yang bergerak dari konteks ke teks, maka “pengilmuan Islam” 

mengandaikan gerak ke arah yang berlawanan, yaitu dari teks menuju konteks dengan 

perumusan norma-norma al-Quran menjadi konstruk teoritis dan faktual-aplikatif untuk 

mewujudkan misi rasional dan empiris Islam. 
15

 

D. Alquran sebagai sebuah Paradigma 

Paradigma menjadi sebuah konsep popular yang dibicarakan oleh Thomas S. Khun.
16

 

Istilah seperti kerangka teoritis (theoretical framework), kerangka konseptual (conceptual 

framework), kerangka pemikiran (frame of thinking), orientasi teoritis (theoretical 

orientation), sudut pandang (perspective), atau pendekatan (approach) memiliki pengertian 

yang kurang lebih sama dengan paradigma. Heddy Shri Ahimsa-Putra mendefenisikan 

paradigma sebagai seperangkat konsep yang berhubungan satu sama lain secara logis 

membentuk sebuah kerangka pemikiran yang berfungsi untuk memahami, menafsirkan dan 

menjelaskan kenyataan atau masalah yang dihadapi.
17

 

Sehingga dapat dimengerti bahwa paradigma al-Quran yang dimaksudkan oleh 

Kuntowijoyo berarti suatu konstruksi pengetahuan yang memuat konsep-konsep dan saling 

                                                             
13

 Azyumardi Azra, Reintegrasi Ilmu-Ilmu dalam Islam dalam Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi 

untuk Aksi (Bandung: Mizan, 2005) hlm. 203 
14

 A.E.Priyono, Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia: Menyimak Pemikiran 

DR.Kuntowijoyo dalam Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) hlm. 38-38 
15

 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006) hlm. 1 
16

 Lihat Thomas S. Khun, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of Chicago 

Press, 1970) hlm. 43 
17

 Heddy Shri Ahimsa-Putra, Paradigma Profetik-Mungkinkah? Perlukah?, makalah yang 

disampaikan dalam „Sarasehan Profetik 2011‟, diselenggarakan oleh Sekolah Pascasarjana UGM, di Yogyakarta, 

10 Februari 2011. 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

7 

terkait satu sama lainnya yang memungkinkan realitas dipahami sebagaimana al-Quran 

memahaminya.
18

 Kuntowijoyo dalam hal ini mengandaikan rumusan teoritis (wawasan 

epistomologis) dan gambaran aksiologis yang dapat dijadikan sebagai pijakan awal dalam 

bertindak untuk mencapai cita-cita kemanusiaan. 

Kuntowijoyo melihat bahwa para intelektual Islam masih terjebak pada wilayah 

normatif dan belum melangkah pada pengembangan norma-norma menjadi kerangka-

kerangka teori ilmu teoritis. Sebagai contoh, para penafsir memahami konsep fuqara dan 

masakin dengan tafsiran moral dan berujung pada kesimpulan bahwa kaum fakir dan miskin 

patut dikasihani dan diwajibkan untuk diberi zakat, infaq maupun sedekah kepada mereka. 

Dengan pendekatan teoritis, kaum fakir dan miskin sudah selayaknya diperjuangkan dengan 

memahami konsep tentang fakir dan miskin pada konteks yang lebih real, lebih faktual, sesuai 

dengan kondisi-kondisi sosial, ekonomi maupun kultural.
19

 Kuntowijoyo dalam hal ini, 

menawarkan umat Islam umumnya dan intetelektual muslim Islam khususnya terbiasa dengan 

analisis sosial untuk mengembangkan konsep-konsep dalam al-Quran. 

Dialektika penafsir dengan al-Quran menciptakan pelbagai pendekatan yang 

ditawarkan dalam jagad raya ilmu tafsir. Kuntowijoyo dengan semangat progresifnya 

menawarkan pendekatan sintetik-analitik. Pendekatan ini manganggap bahwa pada dasarnya 

kandungan al-Quran terbagi menjadi dua bagian sentral, bagian pertama berisi konsep-konsep 

dan bagian kedua memuat kisah-kisah sejarah dan amtsal (perumpamaan). Dalam bagian 

pertama, didapati sejumlah istilah al-Quran yang merujuk pada pengertian-pengertian normatif 

yang khusus, doktrin-doktrin etik, aturan-aturan legal, dan ajaran keagamaan pada umumnya, 

baik itu konsep yang telah dikenal komunitas Arab saat al-Quran diturunkan maupun konsep 

etiko-religius yang ingin diperkenalkan. begitu pula, konsep yang bersifat abstrak seperti 

Allah, Malaikat, akhirat maupun konsep yang bersifat konkret dan dapat diamati (observable) 

seperti konsep fakir dan miskin, mustad‟afin (kelas tertindas), mustakbirun (penguasa), 

mufsidun (koruptor) dan sebagainya.
20

  

Bagian pertama bermaksud membentuk pemahaman yang komprehensif atau 

Weltanschaung (pandangan dunia) mengenai nilai-nilai ajaran Islam. Sedangkan dalam bagian 

kedua yang berisi kisah-kisah historis dan amtsal, al-Quran ingin mengajak dilakukannya 

                                                             
18

 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) hlm. 327 
19

 Ibid., hlm. 284 
20

 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006) hlm. 12-13 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

8 

perenungan untuk memperoleh wisdom (hikmah) baik yang tersurat maupun yang tersirat. Jika 

dalam bagian konseptual diperkenalkan pelbagai ideal-type tentang konsep-konsep, maka 

dalam bagian yang berisi kisah dan amtsal kita diajak untuk mengenali arche-type tentang 

kondisi-kondisi yang universal, misalnya kisah kesabaran Nabi Ayyub, kezaliman Fir‟aun, 

perjuangan pembebasan Nabi Musa dan lain sebagainya.
21

 Pemahaman pesan-pesan al-Qur‟an 

dengan cara ini, disebut oleh Kuntowijoyo sebagai pendekatan sintetik, dengan mensitesiskan 

penghayatan dan subjektivitas penafsir dengan ajaran normatif al-Quran yang bersifat objektif 

yang memunculkan transformasi psikologis penafsir sampai pada tahap transformasi 

kemasyarakatan.
22

 

Pendekatan sintetik-analitik yang dimaksudkan Kuntowijoyo adalah menganalisis 

konsep-konsep normatif al-Quran menjadi sebuah konstruk teoretis kemudian diterjemahkan 

pada level objektif di masyarakat yang tentunya dapat diamati (observable). Elaborasi 

terhadap konstruk teoritis al-Quran inilah yang pada akhirnya merupakan Qur‟anic theory 

building yang memunculkan paradigma al-Quran. Dan dengan paradigma inilah menurut 

Kuntowijoyo dapat difungsikan sebagai perspektif al-Quran dalam rangka memahami 

realitas.
23

 Cita-cita transformasi sosial dengan pendekatan sintetik-analitik Kuntowijoyo 

memiliki kesamaan dengan model tafsir transformatifnya Moeslim Abdurrahman dengan 

penelusuran pada tiga wilayah interpretasi, yakni: (1) memahami konstruk sosial. (2) 

membawa konstruk itu berhadapan dengan interpretasi teks (al-Qur‟an), dan (3) hasil 

penghadapan konstruk sosial dan model ideal teks diwujudkan dalam aksi transformasi 

sosial.
24

 

E. Strukturalisme Transendental 

Setelah paradigma al-Quran dirumuskan, lebih lanjut Kuntowijoyo menawarkan 

pendekatan alternatif yaitu Strukturalisme transendental yang dimaksudkan sebagai pisau 

analisa dalam memahami realitas. Tentu saja dengan adanya pengakuan mengenai adanya ide 

murni yang sumbernya berada di luar diri manusia yaitu “wahyu”,
25

 atau suatu konstruk 

tentang struktur nilai-nilai yang berdiri sendiri dan bersifat transendental. Kuntowijoyo 

                                                             
21

 Ibid., hlm. 13-14 
22

 Ibid., hlm 14 
23

 Ibid., hlm. 16 
24

 Moeslim Abdurrahman, Islam Sebagai Kritik Sosial (Jakarta: Erlangga, 2003) hlm. 116 
25

 Dalam QS: 69: 40-42, Allah berfirman “Sesungguhnya al-Quran itu adalah benar-benar wahyu 

(Allah yang diturunkan kepada) Rasul yang mulia, dan Al-Quran itu bukanlah perkataan seorang penyair. Sedikit 

sekali kamu kepadanya. Dan bukan perkataan tukang tenun. Sedikit sekali kamu mengambil pelajaran dari 

padanya”. 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

9 

menegaskan dalam hal ini bahwa al-Quran harus dipahami sebagai sebuah bangunan ide yang 

transcendental, sebuah orde, atau system yang otonom dan sempurna. Dan di sisi lain, al-

Quran juga dapat dianggap sebagai suatu dokumen historis karena hampir setiap 

pernyataannya mengacu kepada peristiwa-peristiwa aktual sesuai dengan konteks sejarahnya 

ketika ia diturunkan. Namun, menurut Kuntowijoyo pesan utama al-Quran sejatinya bersifat 

transcendental, dalam arti melampaui zaman. 
26

  

Menyikapi hal ini, dengan metode struktur transcendental Kuntowijoyo, diandaikan 

sebagai metode yang mampu mengangkat atau mentransendensikan teks al-Quran dari 

konteksnya, yaitu dengan mentransendensikan makna tekstual dari penafsiran kontekstual 

berikut bias-bias historis tertentu akibat keterbatasan situasi historisnya. Kuntowijoyo juga 

menyatakan kekhawatirannya kepada para penafsir yang dibatasi oleh segala warisan historis 

umat Islam klasik. Meski membantu dalam memperkaya perspektif namun perspektif ataupun 

penafsiran tertentu tak lepas dari bias-bias karena keterbatasan historisnya.
27

 Pernyataan 

Kuntowijoyo juga mengindikasikan kemungkinan terjebak pada bias-bias kontemporer, 

namun Kuntowijoyo menganggap bahwa bias-bias kontemporer bersifat positif dalam 

meneropong masa ketika al-Quran diturunkan.
28

 

Kuntowijoyo dalam hal ini mengindahkan penafsiran kontekstual, mengingat al-

Qur‟an tak lepas dari konteks historis yang mengikatnya atau dalam bahasa Nashr Hamid Abu 

Zaid, sebagai produk budaya (muntaj al-saqafi).
29

 Begitu juga dengan defenisi yang 

dirumuskan oleh tokoh hermeneutika liberatif Farid Esack yang memaknai al-Quran sebagai 

wahyu yang diturunkan dalam rangka merespon berbagai peristiwa yang terjadi.
30

 Sedangkan 

Ali al-Wardi menganggap bahwa mukjizat terbesar Nabi Muhammad adalah transformasi 

sosial (islah al-ijtima‟i) dalam memerangi segala bentuk ketidakadilan, eksploitasi dan 

kebangkrutan etika kemanusiaan.
31

 Al-Wardi lebih lanjut mengkritisi doktrin i‟jaz al-Qur‟an 

pada keindahan bahasa dan sastra al-Qur‟an dan mengabaikan nilai-nilai substantif atau pesan 

di balik teks. Sebab sejatinya wahyu al-Qur‟an berdialog sesuai dengan bahasa dan kapabilitas 

                                                             
26

 Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993) hlm. 331 
27

 Ibid., hlm. 332 
28

 Ibid 
29

 Nasr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nas: Dirasah fi Ulm al-Qur‟an (Beirut: al-Markaz al-Saqafi al-

Arabi, 2000) hlm. 24 
30

 Farid Esack, Qur‟an, Liberation and Pluralisme: An Islamic Perspective of Interreligous Solidarity 

against Oppression (London: One World Oxford, 1997), hlm 54. 
31

 Ali al-Wardi, Usturah al-Adab al-Rafi‟ (Beirut: Dar Kufan, 1994) hlm. 140 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

10 

keilmuan Arab semasa al-Quran diturunkan. 
32

 Budaya tekstualitas, pemujaan metodologi 

tafsir klasik dan pengabaian realitas empiris menjadi kegelisahan tersendiri bagi al-Wardi. 

Sikap pragmatis menurut Kuntowijoyo terkadang diperlukan untuk memenuhi 

kebutuhan situasional masyarakat Islam dalam mengaktualisasikan misinya sebagai wakil 

Tuhan di muka bumi. Namun sebelum melangkah terlebih jauh, perumusan paradigma al-

Quran menjadi sebuah kebutuhan yang sangat mendesak untuk kemaslahatan umat islam 

kontemporer bahkan umat manusia secara umum untuk menciptkan peradaban. Kuntowijoyo 

merasakan keprihatinan terhadap kekuatan dan pengaruh ilmu pengetahuan yang berujung 

pada tindakan destruktif, mengancam kehidupan manusia dan peradabannya. Islam diharapkan 

mampu menjadi tawaran alternatif dalam bidang ilmu pengetahuan.
33

 

Terkait dengan konsep al-Qur‟an, problem akademis yang dialami oleh Kuntowijo 

juga pernah menimpa Amin al-Khuli, Bapak tafsir sastra al-Qur‟an. Al-Khuli mengedepankan 

perumusan konsep-konsep al-Qur‟an sebagaimana konsep tersebut dipahami oleh masyarakat 

Arab semasa al-Quran diturunkan.
34

 Hal itu di dilakukan sebagai langkah awal atau pijakan 

menuju transformasi sosial-kemasyarakatan. Al-Khuli menegaskan secara eksplisit dalam 

bukunya al-Jundiyah wa al-Silm yang dikutip oleh Ahmad Muhammad Salim bahwa:
35

  

Islam sejatinya memiliki dorongan transformatif yang disebabkan oleh perjumpaannya 

dengan pelbagai problema sosial-kemasyarakatan. al-Qur‟an mendokumentasikan 

proses transformasi sosial dalam lika-liku perjalanan sejarahnya. Sehingga peranan 

Rasio/akal manusia menjadi amat sedemikan penting dalam mengkondisionalkan 

dinamika ruang dan waktunya. 

Upaya al-Khuli mendialogkan teks al-Qur‟an dengan realitas empiris, tercermin 

dalam perumusan pelbagai konsep al-Qur‟an secara tematik dan amat terkait dengan 

problematika sosial-kemasyarakatan, seperti: harta benda (al-mal), puasa dan solidaritas 

                                                             
32

 Ibid., hlm 135 
33

 Ibid., hlm. 336 
34

 Kajian al-Khuli terhadap Al-Quran mengedepankan dua prinsip metodologis yaitu : studi sekitar 

Al-Quran (dirasah ma haula Al-Quran) dan studi tentang teks itu sendiri  (dirasah fi Al-Quran nafsih). Kajian 

pertama sangat jelas diarahkan kepada investigasi latar belakang Al-Quran, dimulai dari proses pewahyuan, 

perkembangan dan sirkulasinya dalam masyarakat Arab sebagai obyek wahyu, beserta kodifikasi dan variasi cara 

baca : sebagai sebuah kajian yang kemudian lebih dikenal dengan „Ulumul Quran. Kajian ini juga difokuskan 

pada aspek sosio-historis Al-Quran termasuk didalamnya situasi intelektual, kultural, dan geografis masyarakat 

Arab abad ke tujuh ketika Al-Quran diturunkan. Lihat selanjutnya, M. Nur Khalis Setiawan, Al-Quran kitab 

Sastra Terbesar, ( Yogyakarta : elSAQ press, 2005) hlm.12 
35

 Ahmad Muhammad Salim, al-Islam al-Aqlani: Tajdid al-fikri al-dini inda Amin al-Khuli (Cairo: al-

Hai‟ah al-Mashriyah al-Ammah li al-Kitab, 2009) hlm. 81 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

11 

sosial, zakat dan lain sebagainya. al-Khuli mengutip sejumlah ayat dengan tema yang sama, 

kemudian diterjemahkan dalam refleksi-refleksi filosofis. Namun, tentu saja pendekatan yang 

digunakan oleh al-Khuli dalam menerjemahkan ke dalam realitas objektif berbeda dengan 

pendekatan Kuntowijoyo. Kombinasi Strukturalisme
36

 Levis-Strauss dengan Filsafat 

perennialisme Roger Garaudy menjadikan pendekatan Kuntowijoyo memiliki keunikan dan 

keunggulan tersendiri dalam operasionalisasi paradigma al-Qur‟an. 

F. Ilmu Sosial Profetik 

Adalah suatu kenyataan bahwa masih banyak kelompok-kelompok sosial tak terserap 

dalam proses modernisasi. Kelompok sosial itu sering disebut sebagai „orang-orang tersisih 

atau termarjinalkan‟ atau dengan sebutan „dhu‟afa‟ yakni renta ekonomi yang menjadikan 

mereka „mustad‟afin” yakni renta politik dan lemah harkat dari kemanusiaannya.
37

 Sementara 

itu, mayoritas pemuka agama cenderung memilih diam dan mempertahankan status quo 

bahkan sebagian dari mereka telah menciptakan sistem kelas baru sebagai elit agamawan 

dengan otoritas kebenaran dalam genggamannya. 

 Terlebih lagi metodologi ilmu sosial modern kurang mendapatkan ruang dalam 

ilmu-ilmu keislaman akibat sistem pendidikan yang dikotomis. Ernest Renan menyatakan 

bahwa dunia Islam dibatasi oleh kerangkeng besi yang mengkungkung kepala mereka, dan 

ironinya menganggap kungkungan itu telah mencapai pengetahuan pasti tanpa harus membuka 

diri untuk ide-ide baru. Dapat dipahami bahwa Renan mengandaikan adanya upaya 

pelonggaran konsep-konsep teologis dalam rangka pengembangan ilmu-ilmu keislaman.
38

 

Demikian juga halnya dengan Muhammad Abduh, seorang tokoh tafsir modernis telah 

memperkenalkan dan menganggap humaniora (ilm ahwal al-basyar) sebagai ilmu yang sangat 

urgen dalam sebuah penafsiran.
39

 

Mengacu pada perkembangan sosiologi agama modern, Bryan S Turner menemukan 

setidaknya ada tiga kelemahan mendasar dari sosiologi agama selama ini, yaitu (1) tidak lagi 

                                                             
36

 Strukturalisme  pertama kali diperkenalkan dalam bidang linguistik  oleh Ferdinand de Saussure 

tahun 1906, kemudian dalam antropologi oleh Claude Levi-Strauss tahun 1935. Ciri utama dari strukturalisme 

adalah totalitas (wholeness). Sedangkan Kuntowijoyo menggunakan Strukturalisme analitis dengan empat unsur 

penting yaitu: (1) inter-conectedness, seperti keterkaitan antara shalat dengan solidaritas sosial (2) innate 

structuring capacity (kekuatan pembentuk struktur paling dalam) seperti tauhid kemudian membentuk akidah, 

ibadah, akhlak, syariah, dan muamalah dan seterusnya (3) Binary Opposition (dua gejala yang saling 

bertentangan) seperti kepentingan tuhan dan manusia, badan dan ruh, orang kaya dan miskin dsb. (4)  unsur 

sinkronis (unsur-unsur  dalam satu waktu yang sama).  
37

 Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997) hlm. 37 
38

 Bryan S Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012) hlm.69 
39

 Muhammad Abduh, al-A‟mal al-Kamilah Li al-Imam al-Syekh Muhammad Abduh, ditahqiq oleh 

Muhammad Imarah (Cairo: Dar Syuruq, 2009) hlm. 10 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

12 

memainkan peranan atau tidak lagi ambil bagian dalam sebagian besar perdebatan teoritis 

sosiologi modern (2) fokus yang terlalu berlebihan pada subjektifitas pelaku sosial yang 

nampak dalam analisa mereka tentang keyakinan religious dsb. (3) fokus empiris pada wilayah 

yang terlalu sempit yaitu pada agama kristen, sehingga dapat dikatakan sosiologi agama tidak 

lain hanyalah bentuk representatif dari sosiologi Kristen.
40

 

Kuntowijoyo melihat bahwa ilmu sosial saat ini mengalami masa stagnansi terlebih 

dalam dunia Islam. Bagi kuntowijoyo, ilmu sosial bukan sekedar mendeskripsikan fenomena 

sosial belaka, tetapi juga berupaya untuk mentransformasikannya. Sehingga ilmu sosial 

profetik, menjadi sebuah tawaran gagasan populer milik Kuntowijoyo untuk mencapai 

transformasi sosial berdasarkan cita-cita perubahan yang diidamkan oleh masyarakat, yaitu 

sebagai umat terpilih (the chosen people/khairu ummah). Ilmu sosial profetik pada dasarnya 

berdiri di atas tiga pilar yaitu, humanisasi/emansipasi (amar ma‟ruf), liberasi (nahi munkar), 

dan transendensi (tu‟minuna billah) yang diderivasikan dari misi historis Islam sebagaimana 

terkandung dalam ayat 110, surah Ali Imran: 

“Engkau adalah umat terbaik yang diturunkan di tengah manusia untuk menegakkan 

kebaikan, mencegah kemungkaran (kejahatan) dan beriman kepada Allah” 

Menjadi “The Choosen People” atau “Khairu Ummah” sebagaimana ayat sebutkan, 

Kontowijoyo menjabarkan dan mengelaborasi tiga pilar yang dapat dijadikan sebagai cita-cita 

ilmu sosial profetik sebagai berikut:
41

 

1. Humanisasi 

Dalam tema umum humanisasi dapat dilakukan penelitian tentang berbagai gejala 

sosial dan pemecahannya, yaitu dehumanisasi (objektivasi teknologis, ekonomis, budaya, atau 

Negara), agresivitas (agresivitas kolektif, dan kriminalitas), dan loneliness (privatisasi, 

individuasi). Ketiganya perlu penelitian teoritis, historis dan kasus. Manusia pada era industri 

atau pascaindustri sangat mudah untuk terjath dan kehilangan nilai-nilai kemanusiaannya. 

Sehingga diperlukan upaya untuk mengangkat kembali martabat manusia atau emansipasi 

manusia dan humanization. Dalam QS al-Tin (95): 5, 6 dikatakan bahwa orang dapat terjatuh 

                                                             
40

 Bryan S Turner, Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012) hlm. 

13-17 
41

 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006) hlm. 100-108. Lihat juga, Kuntowijoyo, Ilmu Sosial Profetik: Etika pengembangan ilmu-Ilmu 

Sosial dalam Re-strukturisasi Metodologi Islamic Studies Mazhab Yogyakarta (Yogyakarta: Suka Press, 2007) 

hlm. 104-112 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

13 

ke tempat paling rendah. Kemudian ayat ini mengecualikan orang-orang yang beriman dan 

amal saleh.
42

 

2. Liberasi 

Teks al-Quran bisa diturunkan jadi empat hal: amal, mitos, ideologi dan ilmu. Islam 

sehari-hari adalah Islam amal yang harus selalu ada sepanjang zaman. Mitos sebagai system 

pengetahuan sudah ketinggalan zaman. Meskipun masih ada orang yang hidup dalam dunia 

mitis. Pada periode ideologi dengan menjadikan islam sebagai ideologi, seperti mengguritanya 

partai-partai yang beratasnamakan islam. Dan pada tahap terakhir adalah meninggalkan 

ideologi dan bergerak ke arah ilmu. 

Kuntowijoyo dalam ilmu sosial profetiknya membidik empat sasaran liberasi. Yaitu, 

sistem pengetahuan, sistem sosial, sistem ekonomi dan sistem politik. Liberasi dari sistem 

sosial misalnya, menurut Kuntowijoyo, yaitu pembebasan dari sistem agraris menuju ke 

sistem sosial industrial. Perubahan itu ditegaskan kuntowijoyo sebagai the great 

transformation bagi umat. Begitu juga liberasi dari sistem ekonomi yaitu pembebasan umat 

dari kesenjangan ekonomi dan ketidakadilan. Pembebasan itu didasarkan pada dua ayat al-

Quran, yaitu QS al-Hasyr (59): 7 yang berbunyi “Supaya harta itu jangan beredar di antara 

orang-orang kaya di antara kamu”, dan QS al-Zukhruf (43): 32 yang berbunyi, “Apakah 

mereka (yang berhak) membagi-bagi rahmat Tuhanmu?” Karena itu, teori-teori dan penelitian 

empiris (Sejarah, kasus) baik di tingkat makro maupun mikro perlu dilakukan. 

3. Transendensi 

 Krisis spiritual pada abad modern meniscayakan dedifferentiation (penyatuan 

kembali agama dengan aspek keduniaan) setelah mengalami sekularisasi agama atau 

differentiation pada fase modern dalam filsafat. Mengacu pada “teori spiral” yang mengatakan 

bahwa sejarah bergerak melingkar seperti suatu per, setiap kembali berputar seperti yang dulu 

tetapi selalu lebih tinggi dari semula. Bagi umat Islam sendiri, transendensi diartikan beriman 

kepada Allah Swt. Kedua unsur ilmu sosial Profetik (humanisasi, liberasi) harus mempunyai 

rujukan Islam yang jelas. Kuntowijoyo mengutip Fromm, bahwa siapa yang tidak menerima 

otoritas Tuhan akan mengikuti: (1) relativisme penuh (2) nilai tergantung pada masyarakat, 

sehingga nilai dari golongan dominan akan menguasai, dan (3) nilai tergantung pada kondisi 

biologis, sehingga sikap egoism, kompetisi, dan agresivitas adalah nilai-nilai kebajikan. 

                                                             
42

 QS al-Tin (95): 5, 6: Sesungguhnya kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-

baiknya (5) kemudian kami kembalikan dia ke tempat yang serendah-rendahnya (6) 



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

14 

Karena itu menurut kuntowijoyo, sudah selayaknya umat Islam kembali kepada keimanan 

pada Allah setelah Tuhan dimatikan oleh para filosof semisal Marx dan Frued. 

G. Penutup 

Dari penjabaran makalah di atas, ada beberapa hal yang menarik untuk dicatat dari 

pemikiran Kuntowijoyo. Di antaranya adalah kesadaran untuk mengintegrasikan teori-teori 

dan metodologi Barat dalam rangka “enrichment” perbendaharaan pemikiran. Tapi 

peminjaman teori tersebut, Kuntowijoyo berupaya melakukan sintesis-sintesis kreatif dari 

pelbagai teori. Kemudian, sebagai seorang cendikiawan Muslim, Kuntowijoyo bertolak pada 

ajaran-ajaran Islam, terutama dari al-Quran, tanpa lewat tafsir-formal al-Quran. Sebab 

penafsiran dalam ruang dan zaman tertentu tak lepas dari bias-bias histioris yang 

melingkupinya. Kuntowijoyo berusaha menghayati makna yang terkandung dalam al-Quran, 

sebagaimana beliau mendedahkan “khairu ummah” dalam Ali Imran ayat 110 dengan menarik 

tiga pilar atau konsep penting pada pencapaian “The Chosen People” yaitu, 

humanisasi/emansipasi, liberasi dan transendensi. Kuntowijoyo bukannya tak berdasar, 

keterlibatan secara langsung dengan organisasi masyarakat Islam dengan penelitian intens 

pada sejarah dan sistem sosial dalam konteks keindonesian sehingga pada perumusan teori 

membuat namanya menjulang tinggi sebagai seorang cendikiawan nasional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, Moeslim. Islam Sebagai Kritik Sosial. (Jakarta: Erlangga, 2003) 

-------------------, Islam Transformatif. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997)  

Abdullah, Amin Dkk Re-strukturisasi Metodologi Islamic Studies Mazhab Yogyakarta. 

(Yogyakarta: Suka Press, 2007)  

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. Paradigma Profetik-Mungkinkah? Perlukah?, makalah 

yang disampaikan dalam „Sarasehan Profetik 2011‟, diselenggarakan 

oleh Sekolah Pascasarjana UGM, di Yogyakarta, 10 Februari 2011 

al-Wardi, Ali. Usturah al-Adab al-Rafi‟. (Beirut: Dar Kufan, 1994)  

Azra, Azyumardi. Reintegrasi Ilmu-Ilmu dalam Islam dalam Integrasi Ilmu dan 

Agama: Interpretasi untuk Aksi, diedit oleh Zainal Bagir. (Bandung: 

Mizan, 2005)  



MIMBAR Jurnal Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani  
 

15 

Fahmi, M. Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam 

Kuntowijoyo. (Yogyakarta: Pilar Media, 2005)  

Hamdi, Ahmad Zainil. Menilai Ulang Gagasan “Islamisasi Pengetahuan” sebagai 

Blue Print Pengembangan Keilmuan UIN dalam Integrasi Ilmu dan 

Agama: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 2005)  

Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu: Epistomologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 2006)  

----------------, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1993)  

----------------, Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1994)  

Priyono, A.E. Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia: Menyimak 

Pemikiran DR.Kuntowijoyo dalam Paradigma Islam: Interpretasi untuk 

Aksi (Bandung: Mizan, 1993) 

Turner, Bryan S. Relasi Agama dan Teori Sosial Kontemporer (Yogyakarta: IRCiSoD, 

2012)  

Setiawan, M. Nur Khalis.  Al-Quran kitab Sastra Terbesar, ( Yogyakarta: elSAQ 

press, 2005)  


