
  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 445 

Parasit Ilmu Dalam Pendidikan Islam Perspektif Ihya Ulumuddin 

 

M. Ulul Azmi
1
, Arju Mushaffa

2
, Muhammad Thoriqul Islam

3
,  

Zaini Fasya
4
, Salamah Noor Hidayati

5
 

 1,2,4,5
Universitas Islam Negeri Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

3
Universitas Darussalam Gontor Ponorogo, Indonesia 

E-mail korespondensi: ulul4070@gmail.com 

DOI: 10.47435/al-qalam.v16i1.3473 

 

Submission Track: 
||Diterima: 27 Desember 2024.||Disetujui: 30 Desember 2024.||Dipublikasikan: 30 Desember 2024. 

Copyright © 2024 M. Ulul Azmi, Arju Mushaffa, Muhammad Thoriqul Islam, Zaini Fasya, 

Salamah Noor Hidayati 

 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License 

Abstract 

Imam Al-Ghazali is a prominent scholar whose intellectual legacy has become a reference in various 

fields of knowledge. Known for his brilliance and piety, Al-Ghazali serves as an exemplary figure, 

emphasizing the importance of lifelong learning as long as one‟s heart continues to beat. This study 

employs a literature research method, gathering information from scholarly works such as books, 

scientific journals, credible websites, articles, and other relevant sources. The collected data are then 

analyzed to produce findings. The research focuses on Al-Ghazali's views on Islamic education as 

written in his seminal work Ihya Ulumuddin and discusses the potential diseases of knowledge that 

may afflict its bearers. Islamic education aims to cultivate individuals with noble character (akhlaqul 

karimah), ultimately bringing them closer to Allah. It encompasses: (1) Faith education, (2) Moral 

education, (3) Intellectual education, (4) Social education, and (5) Physical education, summarized 

into aqliyah (rational sciences) and muktasabah (acquired sciences). The diseases of knowledge 

include: (1) Arrogance, (2) Hypocrisy, (3) Fear, (4) Contentment with ignorance, (5) Extravagance, 

(6) Selling knowledge for worldly gain, (7) Excessive talk, (8) Failing to practice knowledge, (9) 

Flattering authorities with knowledge, and (10) Overstating the truth. 

Keywords: Al-Ghazali; Islamic Education; Parasites of Science. 

Abstrak 

Imam Ghazali merupakan tokoh keilmuan yang salah satunya menjadi kiblat  dalam ilmu 

oengetahuan, beliau juga terkenal akan kecerdasan dan kesalehannya. Al-Ghazali memberikan contoh 

kepada manusia setelahnya untuk terus menuntut ilmu selama detak jantung masih berjalan. Penelitian 

ini dilakukan menggunakan metode penelitian literature dengan mengumpulkan segala informasi yang 

didapatkan melalui karya ilmiah berupa buku, jurnal ilmiah, website terpercaya, artikel dan sumber-

sumber lain yang relevan dengan informasi yang di inginkan, hasil temuan ini lalu dianalisis sehingga 

diperoleh hasil temuan berupa hasil penelitian ini. Penelitian ini berfokus terhadap pendapat Al- 

ghazali tentang pendidikan Islam yang di tulis di dalam karangannya yaitu ihya ulumuddin dan 

penyakit ilmu yang dapat menghinggapi pemilik ilmu tersebut. Pendidikan islam adalah pendidikan 

yang berupaya untuk dapat membentuk insan yang berakhlakul karimah yang akhirnya dapat 

mendekatkan diri kepada Allah. Pendidikan islam mencakup 1) Pendidikan Keimanan, 2) Pendidikan 

Akhlak,3) Pendidikan Akliah, 4) Pendidikan social, 5) Pendidikan Jasmaniah, yang di ringkas ke 

dalam ilmu aqliyah dan  ilmu aqliyah muktasabah. Sedangkan parasit ilmu  yang dapat menghinggapi 

kepada diri manusia adalah 1) Sombong, 2) Munafik, 3) Takut, 4) Cukup, 5) Israf, 6) Menjual Ilmu 

dengan Dunia, 7) Banyak Bicara, 8) Tidak diamalkan, 9) Menjilat Penguasa dengan ilmu pengetahuan 

yang di miliki, 10) Melebih-lebihkan kebenaran. 

Kata Kunci: Al- Ghazali; Pendidikan Islam; Parasit Ilmu. 

mailto:ulul4070@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 446 

1. Pendahuluan  

Pendidikan adalah hal yang terpenting dalam sebuah kehidupan manusia karena dengan 

pendidikan manusia bisa mencapai sesuatu yang diinginkan, serta dapat membentuk peradaban yang 

lebih modern. Pendidikan yang berkualitas akan menghasilkan sumber daya manusia yang berkualitas 

pula (Danial, 2020; Danial et al., 2019; Rahmah, Nuraziza, 2023). Masyarakat muslim dilihat dari 

rekam sejarah terdahulu pernah mengalami kemajuan yang signifikan dalam berbagai bidang, seperti 

ekonomi, intelektual, politik, seni budaya dan lain sebagainya, semuanya tersebut bisa dicapai dari 

hasil pendidikan dan didukung juga dengan perekonomian yang stabil.  

Tujuan pendidikan suatu negara sifatnya suitable (disesuaikan) dengan nilai sosial yang 

berkembang pada waktu itu, perubahan dan kemajuan ilmu pendidikan juga memberikan imbas 

kepada adanya perubahan dalam sistem kurikulum pndidikan yang cenderung menjadikan sebuah 

tuntutan dan kebutuhan masayrakat. Tuntutan perubahan kurikulum ini juga dipengaruhi oleh tuntutan 

dari pemerintah agar pendidikan di negeara ini dapat mengikuti perkembangan global dan 

mengantisipasi dari hal-hal yang diperkirakan, sebab pendidikan di suatu negara adalah cara jitu untuk 

mengimbangi perkembangan dan kemajuan masyarakat (Ramayulis & Nizar, 2010). Hal itu nantinya 

dapat memberikan pemahaman dan mengarahkan kepada semua umat supaya siap dan bisa memikul 

tugas dakwah islam ke seluruh penjuru dunia. 

Pendidikan merupakan suatu hal yang sangat dibutuhkan oleh masyarakat sejak zaman dulu. 

Pendidikan memang harus terpenuhi karena tanpa adanya sebuah pendidikan masyarakat yang ada 

akan sulit berkembang dan sulit bisa beradaptasi dengan perkembangan globalisasi yang semakin 

maju, semakin tinggi suatu kebutuhan dan keinginan suatu masyarakat untuk mencapainya maka 

membutuhkan pendidikan yang relevan, setiap individu maupun kelompok membutuhkan pendidikan 

supaya bisa menjalankan keberlangsungan kehidupannya (Kholik, 2021). Tujuan pendidikan sering 

dianggap sebagai alat untuk menciptakan generasi yang bermartabat, mandiri, dewasa, dan penuh 

dengan daya kreatif. Lembaga sekolah merupakan tempat yang sangat penting dalam masyarakat, 

setidaknya ada tiga sifat penting yang dimiliki pendidikan dalam masyarakat: pertama, pendidikan 

dapat mencetak pribadi anak menjadi anak yang berbakti dan memiliki akhlak yang diharapokan oleh 

suatu masyarakat. Kedua, pendidikan dapat memberikan arahan kepada peserta didik dalam 

kehidupan bermasyarakat. Ketiga, dalam dunia pendidikan membutuhkan dukungan oleh lingkungan 

masyarakat dan tentunya di pengaruhi oleh linglungan terkait dengan keberhasilan dalam pendidikan 

(Hasan, 2003). 

Banyak tokoh dalam pendidikan yang menghasilkan rumusan-rumusan dalam meningkatkan 

kualitas pendidikan yang ada di Indonesia ini salah satunya adalah Al-Ghazali yang terkenal dengan 

karyanya Ihya’ Ulumuddin, yang sampai sekarang menjadi sebuah rujukan dalam berbagai bidang 

ilmu pengetahuan. Beliau merupakan salah satu guru besar di Madrasah Nizamiyah di Baghdad yang 

dengan ini dijuluki sebagai failusufmin al-mutasawwifin (filusuf dari golongan ahli tasawuf). 

Di zaman kontemporer ini sangatlah relevan untuk mengetahuai konsep pendidikan dari tokoh 

terkemuka khususnya dalam pendidikan Islam. Hasial penelitian ini nantinya akan memberikan 

pemahaman kepada pembaca terkait dengan sosok Ghazali  dan pemahaman terkait dengan 

pendidikan islam yang di usung oleh Ghazali baik dari segi metode maupun manajemen dalam 

pendidikan. 

Pendidikan merupakan sesuatu yang ada di dalam manusia dan di dalam setiap diri manusia ada 

hati yang di dalamnya bisa menimbulkan permasalahan baik permasalahan dari segi pemikiran 

maupun tindakan yang hal itu bisa di sebut sebagai parasit hati yang dapat menimbulkan penyakit 

dalam sebuah pengetahuan ataupun pendidikan. Karena hal tersebut dapat menjerumuskan manusia 

kepada siksa Allah SWT. Maka dari itu penulis disini ingin menyampaikan terkait pendidikan agama 

dan apa saja parasit ilmu yang ada pada pendidikan agam perspektif imam Ghazali didalam kitab 

Ihya‟ulumuddin. 

Fokus kajian dalam sebuah penelitian ini mempunyai peranan yang sangat penting disebabkan 

dalam penelitian ini merupakan sebuah eksistensi dalam pemikiran yang bersifat ilmiah. Sesuai 

dengan fokus kajian dalam penelitian yang sudah dijelaskan dalam pendahuluan diatas maka fokus 

kajian dalam tulisan ini adalah parasit ilmu dalam pendidikan Islam perspektif Ihya Ulumuddin. 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 447 

2. Metode 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kajian teks dengan penggunaan 

pendekatan yang berbasis kualitatif. Penulis dalam hal ini berupaya mengumpulkan data-data dari 

berbagai literatur untuk mendapatkan terkait biografi Al-Ghazali, konsep pemikiran Pendidikan Islam 

baik melalui buku-buku akademik, jurnal, artikel-artikel profesional, data statistik dari lembaga 

pemerintah, materi dari website asosiasi profesi, dan karya-karya yang telah ditulis yang sesuai dan 

sejalan dengan topik yang akan di tulis (Yam, 2024). Metode literatur ini nantinya akan memberikah 

hasil akhir dari beberapa tahap proses yang dihasilkan dari hasil ide sendiri dan juga dari beberapa 

sumber lain yang melallui tahapan identifikasi subjek, cakupan tinjauan, temuan  lalu kajian atau 

ulasan akhir, perumusan dan evaluasi.  

3. Hasil dan Pembahasan 

3.1. Biografi Al-Ghazali 

Nama lengkapnya adalah Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali. Dalam pengucapan atau 

panggilan terkadang ada yang menggunakan Ghazzali (dua z), yang memiliki arti tukang pintal 

benang, karena Ghazali adalah putra dari tukang pintal benang wol. Namun kebanyakan beliau di 

panggil atau di sebut dengan adalah Ghazali (satu z) yang diambil dari Ghazalah nama suatu kampung 

kelahirannya. Ghazali dilahirkan di kota Thus yaitu salah satu kota di Khurasan, Persia pada tahun 

450 H/1058 M. ghazali adalah pemuda asli yang dilahirkan dari kota persia kota kelahirannya. Thus 

(sekarang dekat Najid) merupakan kota kecil yang ada di Khurasan (Iran) dan tempat ini juga 

merupakan tempat wafat dan dimakamkan Ghazali yaitu pada tahun 505 H / 1111 M (Safrony, 2013). 

 Imam ghazali merupakan putra dari sesorang laki-laki yang buta huruf dan tidak memiliki 

kebutuhan yang cukup, namun ayah Ghazali sangat memperhatikan pendidikan putranya. Ketika ayah 

Ghazali sudah mendekati ajalnya beliau sempat memberikan wasiat kepada salah satu sahabatnya 

yang merupakan ahli sufi supaya ketika beliau wafat  setelahnya untuk memberikan pendidikan 

kepada putra-putranya yaitu Ahmad dan Ghazali sampai hartanya yang di wariskannya habis. 

Permintaan itu pun sudah terpenuhi kemudian wasiat itu dlanjutkan kepada anaknya untuk selalu 

menuntut ilmu terus menerus sampai umur menjempunya. Sehingga peluang ini di manfaatkan 

dengan maksimal oleh Ghazali untuk bisa mendapatkan pendidikan semaksimal mungkin (Safrony, 

2013). 

Sejak kecil Ghazali memang sudah dikenal sebagai anak yang suka dalam menuntut ilmu salah 

satunya pada masa kecilnya Ghazali sudah belajar di kota kelahirannya yakni pada gurunya yang 

bernama Ahmad Ibn Muhammad Al-Radzikanim, selain itu Ghazali juga belajar pada guru-guru yang 

ada didaerah lainnya yang jauh dari kampungnya yakni Ghazali belajar di kota Nisyapur dan juga kota 

Khurasan (Suban, 2020). Kemudian imam Ghazali mengkaji dan belajar kepada al-Jawaini, beliau 

merupakan seorang ahli ilmu yang berada di Al-Haramain dan meninggal pada tahun 478 H/ 1085 M. 

Imam al-Ghazali belajar kepadanya ilmu Kalam, ilmu Ushul, Madzab Fiqih, retorika, ilmu cara 

berfikir atau ilmu logis, Tasawuf dan Filsafat (Safrony, 2013). 

Pada tahun 1901 M/ 484 h Ghazali diangkat menjadi guru besar Universitas Nidhamiyah, 

Baghdad. Prestasi yang diperoleh oleh Ghazali sangat luar biasa yaitu pada usia yang relatif muda 

yakni umur 34 Ghazali diangkat menjadi rector universitas tersebut. Selama menjadi rector tersebut 

Ghazali banyak menerbitkan buku yang meliputi berbagai bidang ilmu pengetahuan seperti fikih, ilmu 

kalam, dan buku-buku sanggahan terhadap aliran-aliran kebatinan, islamiyah, dan filsafat (Suban, 

2020). Ghazali merupakan seorang tokoh yang sangat mencintai dan perhatian kepada ilmu 

pengetahuan sehingga Ghazali selalu berusaha untuk mengabdikan hidupnya untuk berlayar dalam 

perjalanan menuntut ilmu pengetahuan baik yang bersifat islami maupun umum. 

Adapun aqidah dan madzhab beliau dalam bidang fiqih beliau bermazhab Syafi’I, sedangkan 

dalam sisi akidah beliau masyhur dengan madzhab Asy’ariyah, namun berbeda dengan keyakinan 

beliau dalam bidang tasawuf karena seringnya Ghazali berpindah-pindah dan tidak tetap dalam satu 

madzhab dalam bidang tasawuf, tetapi beliau pada akhir hayatnya beliau kembali kepada ajaran 

Ahlussunnah Wal Jama‟ah dan meninggalkan filsafat dan ilmu kalam, dengan menekuni Shahih 

Bukhari dan Muslim (Syamhudi, Kholid, n.d.).  

 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 448 

3.2. Pendidikan Islam 

Ghazali dalam kitab ihya ulumuddin berpendapat bahwa pendidikan berupaya untuk 

menciptakan insan yang berakhlakul karimah , baik di dunia maupun di akhirat. Menurut Al Ghazali 

seseorang dapat mencapai kepada tingkat kesempurnaan jika dia mau berusaha untuk mencari ilmu 

dan setelah mendapatkannya dia mau mengamalkan ilmu yang diperolehnya. Keutamaan dalam 

menuntu ilmu nantinya akan membawa orang tersebut lebih dekat kepada penciptanyanya dan akan 

memberikan kebahagian keapada manusia ketika didunia maupun di akhirat (Sumiarti et al., 2021). 

Bagi Al Ghazali, ilmu adalah medium untuk taqarrub kepada Allah, karena untuk mampu dan 

bisa lebih mendekatkan diri kepada Allah kuncinya adalah menggunakan ilmu, tidak ada satupun 

manusia yang bisa lebih dekat kepada sang khalik tanpa menggunakan ilmu.  Tingkat termulia bagi 

seorang manusia adalah kebahagiaan yang abadi. Di antara wujud yang paling utama adalah wujud 

yang dapat memberikan kebahagiaan dan tentunya untuk dapat mencapai kebahagiaan tersebut hanya 

bisa di peroleh menggunakan ilmu dan amal, dan amal tentunya dapat diperoleh harus menggunakan 

ilmu dan juga harus menguasai bagaimana cara mengamalkan ilmunya. Maka dari itu, dapat disebut 

ilmu adalah amal yang terutama (Primarni & Khairunnas, 2016). 

Proses pendidikan pada intinya merupakan interaksi antara pendidik (guru) dan peserta didik 

(murid) untuk mencapai tujuan-tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. Dalam konteks umum tujuan 

pendidikan tersebut antara lain mentransmisikan pengalaman dari generasi ke generasi berikutnya. 

Pendidikan menekankan pengalaman dari seluruh masyarakat, bukan hanya pengalaman pribadi 

perorangan. Definisi ini sejalan dengan pendapat Jhon Dewey yang mengatakan bahwa pendidikan 

merupakan organisasi pengalaman hidup, pembentukan kembali pengalaman hidup, dan juga 

pembahasan pengalaman hidup sendiri. Sedangkan dalam konteks Islam pendidikan dapat diartikan 

sebagai proses persiapan generasi muda untuk generasi peranan, memindahkan pengetahuan dan nilai-

nilai Islam yang diselaraskan dengan fungsi manusia untuk beramal di dunia dan memetik hasilnya di 

akhirat (Nata, 2015). 

Mencari ilmu juga menjadi jalan untuk memudahkan seseorang kepada surganya Allah. Hadist 

yang terkait dengan pendidikan adalah hadits yang di riwayatkan oleh abu hurairah, sebagai berikut: 

ٌَ حَدَّثَُاَ أبَىُ أسَُ ٠٧٥٢سٍُ انتزيذي  ٍْلََ ٍُ غَ ىدُ بْ ًُ ٍْ : حَدَّثَُاَ يَحْ ايَةَ عَ ٌْزَةَ قاَلَ   ٍْ أبًَِ هُزَ ٍْ أبًَِ صَانِحٍ عَ شِ عَ ًَ الْْعَْ

ُ نهَُ طَ  ا سَهَّمَ اللََّّ ًً سُ فٍِهِ عِهْ ًِ ٍْ سَهكََ طَزٌِقاً ٌهَْتَ ٍْهِ وَسَهَّىَ يَ ُ عَهَ ِ صَهَّى اللََّّ زٌِقاً إنِىَ انْجََُّةِ قاَلَ أبَىُ عٍِسَى هَذاَ حَدٌِثٌ قاَلَ رَسُىلُ اللََّّ

ٌٍ حَسَ   

Sunan Tirmidzi 2570: Telah menceritakan kepada kami Mahmud bin Ghailan telah 

menceritakan kepada kami Abu Usamah dari Al A'masy dari Abu Shalih dari Abu Hurairah 

dia berkata: Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Barangsiapa berjalan di 

suatu jalan untuk mencari ilmu, niscaya Allah akan memudahkan baginya jalan ke surga." 

Abu Isa berkata: 'Ini adalah hadits hasan (Albani & Zai, n.d.). 

Hadits di atas menjelaskan bahwasanya siapa saja yang mau berjalan untuk menuntut ilmu, 

maka Allah SWT akan memberikan kemudahan untuk menuju ke surge. Pada hadits ini Nabi SAW 

menggunakan kosa kata bagi siapa saja seseorang yang mau berjalan untuk menuntut ilmu 

menggunakan kata salaka. Kata itu mengandung beberapa term di dalam bahasa arab, yaitu salaka, 

sara, safara, atau zahaba. Menurut Nabi kalimat ini memiliki makna khusus tersendiri dibandingkan 

kata yang lain. Kata selain salaka ini hanya memiliki arti utama berjalan yang bisa saja yang 

dimaksud perjalanan untuk mencari kesenangan saja atau mencari hiburan seperti kata tamasya asal 

dari kata masya, sehingga jika Nabi menggunakan kata ini ditakutkan orang yang menuntut ilmu 

hanya mencari kesenangan saja padahal dalam mencari ilmu bukan hanya berfokus hal kesenangan di 

dunia (Rustina, 2021).  

Nabi SAW juga menggunakan kata yaltamisu bukan kata yumsiku atau qabada, karena jika 

menggunakan yumsiku memiliki arti bahwa orang itu hanya sekedar memegang, sementara kata 

yaltamisu diartikan memegang dengan erat atau memegang dengan kuat, bisa di artikan bagaikan 

seseorang yang akan jatuh ke jurang maka dia akan mencari pegangan ranting dan akan 

memegangnya dengan kuat sekali supaya tidak jatuh ke jurang begitu pula bagi orang yang menuntut 

ilmu ketika berada di tengah perjalanannya maka dia kan berpegang kuat maksudnya ialah dia akan 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 449 

memagang kuat niat yang ada dalam jiwanya dan tidak akan goyah dan berhenti walaupun ada seribu 

halangan yang menimpanya (UMY, 2014).  

Selain itu kata kata tariqan dan ilman pada hadits di atas merupakan bentuk dari isim nakirah 

yang berarti bahwa kata itu dimaksudkan kepada sesuatu yang umum (Dahlan, 2010). Sehingga 

maksud dari kalimat tariqan ini mencakup kepada semua jenis jalan dan berbagai cara supaya dapat 

mengantarkan untuk menggapai segala jenis ilmu. Al-Tibi juga menjelaskan bahwa kata tariqan dan 

ilman bersifat absolut yang memiliki arti mencakup pada semua sarana yang bisa digunakan dalam 

menggapai ilmu, tariqan berbentuk isim nakiroh yang dapat diartikan suatu jalan, jalan yang 

ditempuh, baik jarak dekat maupun jauh baik keluar rumah maupun keluar ke kota yang jauh ataupun 

bisa keluar negeri (Khon, 2012). Jadi maknanya dalam menuntut ilmu seseorang harus berusaha 

secara maksimal, benar dan halal yang sesuai dengan syariat Islam. 

Jadi dapat disimpulkan bahwa pendidikan islam menurut Al-Ghazali adalah sebuah ilmu 

pengetahuan yang dapat mendekatkan seorang makhluk kepada tuhannya. Ilmu juga merupakan 

sebuah alat untuk sesorang mendapatkan kebahagian baik di dunia maupun diakhirat. Menurut 

Ghazali tujuan dalam sebuah pendidikan supaya manusia berilmu yang dapat diamalkan dalam 

kehidupan sehari-hari yang serta merta pengamalan ilmunya tidak hanya mengharapkan pujian, 

sanjungan, gaji ataupun lainnya yang bersifat duniawi, melainkan hanyalah bertujuan untuk 

mendapatkan ridho dan ikhlas karena Allah SWT (Adib, 2006). 

Adapun aspek-aspek dalam pendidikan islam yang dicantumkan didalam ihya’ ulumuddin oleh 

imam Ghazali adalah: pendidikan keimanan, pendidikan akhlak, pendidikan akliah, pendidikan sosial, 

dan pendidikan jasmaniah. Berikut penjelasannya. 

1) Pendidikan Keimanan 

Ghazali berpendapat bahwa iman adalah percaya dengan mengucapkan dengan lisan, mengakui 

dengan hati dan mengamalkan menggunakan anggota badan (Ihsan & Ihsan, 1998). Jadi dapat 

dipahami bahwasanya pendidikan keimanan terdapat tiga prinsip: Perkataan atau ucapan mulut yang 

merupakan interpretasi dari hati. Pembenaran intuisi atau hati dengan cara taklid ataupun itikad bagi 

orang awam dan nantinya akan membuka hijab hati sesorang, sedangkan perbuatan akan dihitung 

sebagian dari iman, sehingga berkurang ataupun bertambahnya iman seseorang bergantung akan amal 

perbuatannya (Agus, 2018).  

2) Pendidikan Akhlak 

Akhlak merupakan tabiat setiap manusia yang bisa dilihat dalam dua kategori: Pertama, tabiat-

tabiat fitrah yang kekuatanya berada pada asal kesatuan dalam tubuh yang berkelanjutan selama 

manusia itu hidup. Sebagian tabiat adsa yang lebih kuat. Kedua, akhlak yang muncul dari sebab 

adanya pengamalan dan ditaati akan menjadi bagia dari adat kebiasaan yang ada pada diri setiap 

insan. Hal itu dikarenakan iman dan ibadat seseorang tidak bisa sempurna kecuali disebabkan oleh 

munculnya akhlak mulia (Ramayulis & Nizar, 2010). 

3) Pendidikan Akliah 

Pendidikan akliah bersumber dari akan setiap individu. Dalam kitab ihya’ ulmuddin dituliskan 

bahwa hakikat dari sebuah akan adalah: Pertama, akal merupakan sebuah monumen pada diri 

manusia yang membedakan dengan binatang. Kedua, akal adalah sumber ilmu yang menjadikan 

seorang anak kecil yang mumayyiz dapat membedakan mana yang baik dan mana yang buruk. Ketiga, 

ilmu dapat diperoleh dari pengalaman-pengalaman yang beriringan dengan kejadian-kejadian 

disekitarnya. Orang yang mendapatkan pengetahuan dari pengalaman-pengalamannya dan aliran-

aliran maka orang tersebut merupakan orang yang berakal (Agus, 2018). 

4) Pendidikan Sosial 

Manusia adalah makhluk hidup yang membutuhkan bantuan yang lainnya antar individu dengan 

yang lainnya. Kehidupan di masyarakat harus ada keserasian sehingga terciptanya ketentraman dan 

kedamaian karena itu merupakan tanggung jawab disetiap individu terhadap kehidupan sosial. 

Tanggung jawab setiap individ terhadap dirinya sendiri merupakan asa, namun tidak mengabaikan 

akan tanggung jawab sosial di kehidupan masyarakat (Ramayulis & Nizar, 2010). Imam Ghazali 

memberi pedoman kepada orang tua ataupun seorang pendidik untuk dapat memberikan pelajaran 

didalam pergaulan dan kehidupan untuk selalu memegang sifat-sifat mulia dan etika dalam bergaul 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 450 

yang baik, sehingga dapat beradaptasi dengan lingkungan sekitar dan tentunya dapat membatasinya. 

Sifat-sifat itu adalah: Pertama, hormat dan patuh kepada kedua orang tua dan kepada orang yang lebih 

tua darinya. Kedua, rendah hati dan bersikap lemah lembut. Ketiga, membentuk sikap yang 

dermawan. Keempat, selalu membatasi akan pergaulan setiap anak (Agus, 2018). 

5) Pendidikan Jasmaniah 

Didalam Ihya ulumuddin Imam Ghazali menjelaskan bahwa aspek jasmaniah menempati pada 

tingkatan ketiga dalam mencapai kebahagiaan, ia berpendapat “ keutamaan-keutamaan jasmaniah 

terdiri dari empat macam: Jasmani yang kuat, Jasmani yang sehat, Jasmani yang indah dan diberikan 

umur yang panjang (Ramayulis & Nizar, 2010). Jasmani merupakan esendi dari manusia yang terdiri 

dari struktur organisme fisik. Organisme fisik manusia paling sempurna dibanding dengan oganisme 

fisik makhluk selainnya (Agus, 2018). 

Al-Ghazali memang secara khusus memperhatikan terkait dengan pendidikan jasmani karena 

dapat memberikan kekuatan jasmani dan berimbas terhadap kecakapan dan semangat dalam hidup, ia 

menyatakan bahwasanya sesungguhnya seorang anak sejak kecil sudah dibiasakan untuk berjalan-

jalan, gerakan-gerakan dan latihan jasmani lainnya supaya tidak menjadi orang yang pemalas nantinya 

(Agus, 2018). Pendidikan jasmaniah bagi anak-anak maupun orang dewasa antara lain: kesehatan dan 

kebersihan meliputi suci badan dari hadats maupun kotoran, suci badan dari prilaku kejahatan dan 

dosa, suci hati dari akhlak tercela dan iri dengki, suci sir (rahasia) dari sesuatu selain Allah (Agus, 

2018). 

Dalam pembahasan lain di kitab ihya’ ulumuddin menjelaskan bahwa dalam ilmu pendidikan 

islam dapat dibagi menjadi dua bagian, yaitu: 

1) Ilmu aqliyah merupakan ilmu yang dapat dipahami, dipelajari dan ditangkap dengan logika atau 

akal, bukan hasil dari taqlid atau mengutip dari pengetahuan orang lain. Ilmu aqliyah ini dibagi 

menjadi dua: Pertama, Ilmu-ilmu dlaruriyah yaitu pengetahuan umum yang mana manusia itu 

sendiri tidak mengetahui dari mana asalnya dan bagaimana bisa ilmu itu didapatnya, seperti 

contoh adanya manusia disatu tempat yang tidak mungkin akan ada ditempat yang lain dalam 

waktu yang bersamaan. Kedua, ilmu-ilmu muktasabah yaitu ilmu yang didapatkan dari sebuah 

proses belajar dan mencari berdasarkan sebuah teori atau argumen (Kholik, 2021). 

2) Ilmu aqliyahmuktasabah juga dibagi menjadi dua bagian yaitu: Pertama, ilmu dunyawiyah seperti 

ilmu perhitungan,astronomi, seni , ilmu penelitian, tekhnik sipil, tekhnik mesin  dan keahlian yang 

lainnya. Kedua, ilmu aqliyah ukhrawiyah seperti ilmu tentang adanya pergerakan intuisis, 

bahayanya suatu amal perbuatan, ilmu tauhid, sifat-sifatnya maupun yang lainnya (Kholik, 2021). 

Imam Ghazali menganlogikan hubungan ilmu keduanya adalah ilmu aqliyah bagaikan sebuah 

makanan, dan ilmu syariah itu bagaikan obat yang tentunya setiap manusia membutuhkan keduanya 

(Kholik, 2021). lebih lanjut dalam ihya’ ulumuddin Ghazali menjelaskan bahwa tujuan pendidikan 

menurut hadis Rasulullah SAW yaitu Mewujudkan insan yang berakhlak mulia, mewujudkan insan 

yang memiliki kehidupan yang seimbang antara dunia dan akhirat, mewujudkan insan yang 

bermanfaat dan berdayaguna bagi dirinya, keluarga, masyarakat dan bangsa bahkan bermanfaat bagi 

dunai, mewujudkan manusia yang berintegrasi dengan kemajuan dunia tanpa menghilangkan kaidah-

kaidah Islam. Berdasarkan keterangan di atas maka tujuan pendidikan dalam perspektif hadis yaitu 

menciptakan Insan kamil (manusia sempurna) untuk kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat 

(Sumiarti et al., 2021). Pendidikan budi pekerti dan akhlak merupakan jiwa yang terdapat dalam 

pendidikan islam, dan  islam pun juga menyimpulkan demikian, untuk mencapai sebuah akhlak yang 

sempurna adalah esensi dari tujuan pendidikan islam (Andryannisa et al., 2023). 

Selain itu Ghazali juga mengatakan bahwa tujuan dalam pendidikan islam salah satinya untiuk 

dapat menggapai kebahagiaan dunia maupun di akhirat. Untuk mencapai kebahagian di dunia maupun 

di akhirat seorang manusia haruslah menggunakan alat yaitu berupa ilmu. Jadi sebagai manusia kita 

dilarang untuk meremehkan salah satu dari keduanya, jadi pandangan Ghazali terhadap tujuan 

pendidikan tidakalah sempit seperti yang dikatakan sebagian pemikir yang lainnya (Kholik, 2021). 

Demikian tinggi fungsi berpikir yang digambarkan oleh Hadits Rasulullah SAW dan Al-

Ghazali, yaitu akal pikiran tidak akan dapat dipergunan dengan baik dan dapat dipergunakan berguna, 

selama akal pikiran manusia tidak diperkenalkan hal-hal yang berhubungan ilmu yang berguna, 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 451 

dipergunakan untuk sesuatu yang bermamfaat atau bahkan dipaksa menerima berbagai ilmu 

pengetahuan tanpa adanya saringan sedikitpun (Sumiarti et al., 2021). 

3.4. Parasit Ilmu 

Parasit merupakan sebuah benalu, pasilan, atau organisme yang hidup dan mengisap makanan 

atau oganisme lain yang ditempelinya, parasit sama sekali tidak memberikan manfaat terhadap yang 

ditempelinya (KBBI, 2024b). Parasit memberikan dampak yang berbahaya terhadap tubuh manusia 

dan dapat menyebabkan suatu penyakit. Penyakit merupakan gangguan yang terjadi pada tubuh 

manusia baik yang disebabkan oleh factor ekternal maupun internal (KBBI, 2024c). Sedangkan ilmu 

adalah ilmu pengetahuan yang disusun secara sistematis dan menggunakan metode tertentu untuk 

menjelaskan gejala dibidang pengetahuan (KBBI, 2024a). Penyakit tidak hanya menyerang terhadap 

ketahanan tubuh dalam bentuk fisik namun juga penyakit timbul ataupun disebabkan oleh faktor batin 

yang bersifat metafisik. 

Jadi dapat dipahami bahwa parasit ilmu adalah sebuah penyakit dalam yang ditimbulkan oleh 

seseorang yang mempunyai keilmuan sehingga menyebabkan ilmu yang dimilikinya tidak bermanfaat 

dan justru menjesrumuskan seseorang yang memiliki ilmu tersebut sehingga memberikan dampak 

yang tidak baik terhadap dirinya sendiri maupun lingkungan sekitar.  

Rasul pernah mengatakan bahwa orang yang akan menimpa kaumnya adalah orang yang 

tampak menyerupai Dajjal dari pada Dajjal itu sendiri. Mengapa demikian, karena orang yang 

menyerupai Dajjal adalah para imam yang tersesat, para imam yang menjadi pemimpin para umat 

namun menyesatkan. Sesorang imam yang tersesat tidak pantas disebut sebagai pemimpin karena 

bagaimana seorang pemimpin akan memberi petunjuk kepada para penempuh untuk menuju kepada 

cahaya Allah jika pemimpin itu sendiri tersesat dan kebingungan disebabkan karena gelapnya 

jiwanya. Mejadi seseorang yang dianut memanglah tidak mudah karena harus bisa mejaga diri untuk 

dapat menjauhi dari sifat-sifat yang menjerumuskan kepada perbuatan syetan. Prilaku yang terlihat 

baik secara dhohir saja belum tentu secara hakikat itu baik karena begitupun sebaliknya. Usamah bin 

Zaid ra. Mengatakan, aku mendengar Rasulullah bersabda 

جُم ٌىَوَ انقٍِاَيَة فٍَهُْقىَ »عٍ أساية بٍ سٌد بٍ حارثة رضً الله عُهًا يزفىعًا:  ُْدنَِقُ أقَْتاَب ٌؤُتىَ بِانزَّ َ فً انَُّار، فتَ

، يَا ٌُ ع إنٍَِه أهَمُ انَُّارِ، فٍَقَىُنىٌُ: ٌاَ فلََُ ًِ حَى، فٍَجَْتَ ارُ فًِ انزَّ ًَ ا ٌدَوُرُ انحِ ًَ عزُوف  بطَُِْه فٍَدوُرُ بِهَا كَ ًَ نكََ؟ أنَىَ تكَُ تأَيُزُ بِان

عزُ  ًَ ُْكَز؟ فٍقىل: بهَىَ، كُُتُ آيُزُ بِان ًُ ُْهَى عٍَ ان ُكَز وَآتٍِهِ وَتَ ًُ وف وَلاَ آتٍِهِ، وَأََهَى عٍَ ان . 

Artinya: Akan didatangkan seseorang lelaki pada hari kiamat, kemudian ia dilemparkan 

ke dalam neraka, lalu keluarlah isi perutnya – usus-ususnya, terus berputarlah orang tadi pada 

isi perutnya sebagaimana seekor keledai mengelilingi gilingan. Para ahli neraka berkumpul di 

sekelilingnya lalu bertanya: “Mengapa engkau ini hai Fulan? Bukankah engkau dahulu suka 

memerintahkan kepada kebaikan dan melarang dari kemungkaran?” Orang tersebut menjawab: 

“Benar, saya dahulu memerintahkan kepada kebaikan, tetapi saya sendiri tidak melakukannya, 

dan saya melarang dari kemungkaran, tetapi saya sendiri mengerjakannya, muttafaqqun alaih 

(Nawawi, 2014). 

Seseorang seperti itu akan mendapatkan siksa yang berlipat ganda atas tindakan maksiat yang 

telah mereka lakukan, sebab kejahilan telah terbelenggu ilmu yang mereka miliki. Dalam Ihya 

ulumuddin karya Al-ghazali memberikan pendapat bahwa penyakit ilmu sebagai berikut (Imam Al-

Ghazali, 2003). 

1) Sombong 

Didalam Ihya‟ Ulumuddin Ghazali menerangkan dari sabda Rasul bahwasanya janganlah 

manusia mempelajari ilmu pengetahuan untuk menjadi ajang sombong-sombongan antar sesama 

orang yang berilmu atau untuk berdebat dan berbantah-bantahan dengan orang yang jahil ataupun 

mencari ilmu untuk mengharapkan kemasyhuran sesama manusia (Imam Al-Ghazali, 2003). Definisi 

lain menjelaskan bahwa sombong merupakan memperlihatkan akan sikap kagum pada dirinya sendiri 

dengan cara meremehkan kemampuan orang lain dan menganggap diri sendiri lebih berharga dan 

lebih bermartabat dari orang lain, menjelek-jelekkan lainhya tanpa mau menerima kritikan ataupun 

nasehat dari orang lain (Hasiah, 2018).  

Secara etimologi kata sombong menurut Kamus Besar bahasa Indonesia adalah menghargai diri 

sendiri secara berlebihan dan sobong juga bisa diartikan sifat congkak, angkuh, ataupun ujub (KBBI, 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 452 

2024d). Tingkatan sombong menurut Al-Ghazali yang diterangkan didalam AL-quran ada tiga yaitu 

(Islamiati et al., 2024) Pertama, sombong terhadap Allah SWT ialah sombong dengan tidak percaya 

akan rukun iman yang telah Allah tentukan dan sifat ini merupakan sifat yang sangat berbahaya sesuai 

dengan penjelasan didalam Al-Quran. Kedua, sombong terhadap Rasul ialah sesorang yang tidak mau 

menaati aturan dan mengikutinya apa yang telah disampaikan oleh Rasulullah karena taat dan patuh 

terhadap Rasul merupakan perintah dari Allah yang ada didalam Al-quran. Ketiga, sombong terhadap 

manusia ialah seseorang yang berlaku sombong terhadap sesama yang dapat dilakukan dengan 

berbagai cara salah satunya dengan pamer (riya’), merendahkan, dan lain sebagainya. 

Sombong merupakan sifat yang dimiliki seseorang yang mengagungkan dirinya sendiri serta 

menganggap bahwa dirinya berada diatas yang lainnya menganggap dirinya lebih baik daripada orang 

lain, dan suka merendahkan serta meremehkan orang lain ditanbah dengan sikap membanggakan 

dirinya padahal oada situasi tersebut harusnya dia bersifat tawaddu’ (rendah diri) (Amin, 2013)
.
  

2) Munafik 

Adalah ketika seseorang yang berilmu mempunyai ilmu namun ilmu tersebut hanyalah sebagai 

penghias lisannya semata, namun dalam jiwa dan amalannya tanpa didasari ilmu yang benar. 

Sehingga bisa dipahami bahwa perkataan dan perbuatannya tidak terjadi singkronisasi. Seperti firman 

Allah yang menyebutkan bahwasanya orang munafik akan ditempatkan di neraka pada tingkatan 

paling dasar atau bisa dipahami orang munafik akan menjadi keraknya api neraka (Imam Al-Ghazali, 

2003). Kata nifaq dengan berbagai perubahan di dalam Al-Quran telah disebutkan sebanyak 37 kali 

dan kata nifaq oleh Allah juga dijadikan sebagai salah satu surat di dalam Al-Quran yaitu surat Al-

Munafiqun yakni surat ke 63 dengan jumlah 11 ayat sehingga hal itu dapat dijadikan sebagai petunjuk 

bahwa sifat munafik merupakan salah satu perbuatan yang dilarang keras oleh agama Islam 

(Miftahuddin, 2018). Sombong dalam bahasa arab biasa dikenal dengan Takabur yang berarti 

membesar atau membesar-besarkan (Islamiati et al., 2024).  

Orang munafik juga bisa dikatakan sebagai lubang tikus karena orang munafik dengan lubang 

tikus mempunya kesamaan terhadap kebiasaanya. Seekor tikus ketika membuat tempat tinggalnya 

maka dia kana membuat bagian luarnya (atas) tertutup dengan tanah namun di bawahnya berlubang 

dan berongga. Sama halnya dengan orang munafik yang bagian luarnya Islam namun bagian 

dalamnya ingkar (Aljabbar, 2024).  

Sedangkan tanda orang munafik itu ada 3, yaitu : pertama, jika berbicara dia dusta, kedua jika 

berjanji dia akan mengingkari, dan ketiga jika di percaya dia akan berkhianat (Nuraida et al., 2022). 

Agama Islam sasngat melarang umat muslim untuk berbuat munafik Karena sifat itu dapat merugikan 

dan merusak akidah umat, orang munafik juga memiliki makna seseorang yang mempunyai dua muka 

yang selalu berbuat khianat dan melakukan banyak kebohongan serta tak bisa menepati janjinya 

(Miftahuddin, 2018). Selain itu ciri-ciri orang munafik yang disebutkan di dalam AL-Quran adalah : 

1) Suka berbuat kerusakan, 2) Bermuka dua, 3) Suka riya’, 4) Dusta, dan 5)  Suka bersumpah 

(Aljabbar, 2024).  

Sifat munafik merupakan penyakit hati yang sangat berbahaya dan tercela, orang munafik 

memang tidak menyebabkan dirinya sendiri keluar dari agama islam akan tetapi orang munafik 

dinyatakan sebagai orang yang melakukan perbuatan dosa yang amat merugikan diri serta merusak 

pergaulan yang ada di sekitarnya (Nuraida et al., 2022). Orang munafik menjadi pengkhianat akan 

ilmu pengetahuan dan kebenaran yang diperolehnya yang diibaratkan didalam kitab ihya ulumuddin 

seperti kelompok orang Yahudi yang mengingkari Allah setelah mereka memiliki ilmu tentang 

ketuhanan (Imam Al-Ghazali, 2003). 

3) Takut 

Adalah ketika seseorang sebenarnya ingin sekali mempelajari ilmu agama, namun dia takut 

tidak sanggup mengamalkannya dengan baik setelah mendapatkannya. Menanggapi hal itu Abu 

Hurairah mengatakan bahwa sesorang yang meninggalkan atau tidak berkeinginan menuntut ilmu 

merupakan prilaku yang menyia-nyiakan ilmu agama. Sufyan at-Tsauri juga berpendapat bahwa 

pasangan sejati ilmu adalah mengamalkannya, karena dengan mengamalkannya ilmu akan menjadi 

kekal berada didalam qalbu manusia. Sebaliknya jika tidak diamalkan maka ilmu tersebut akan lenyap 

bersamaan dengan berjalannya waktu (Imam Al-Ghazali, 2003). 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 453 

Takut yang ada pada seseroang yang berilmu adalah ketika seseorang dalam proses mencari 

ilmu timbul rasa takut akan tidak mampu baik dalam segi fikiran, fisik, maupun materinya. Dalam 

pengertian materi meliputi bekal dalam memenuhi kebutuhan sehari-hari seperti makan, pakaian, 

tempat dan lain-lain. Dalam hal makanan dianjurkan memang bagi seorang penuntut ilmu untuk bisa 

mengendalikan hawa nafsunya, jangan telalu banyak dan jangan sampai menyiksa dirinya sedniri 

dengan terlalu lapar. Karena Manahanr juga termasuk salah satu cara untuk mengendalikan terhadap 

musuh Allah, orang yang mampu menahan lapar nantinya akan di ridhoi oleh Allah (Arif, 2017).  

Untuk menghindari rasa takut akan tidak mampunya mengamalkan ilmu maupun yang lainnya 

dianjurkan untuk selalu menjaga pikiran-pikiran agar selalu positif walaupun hal itu memanglah tidak 

mudah dengan salah satu kuncinya yaitu selalu bersyukur (Fikri, 2019). Takut juga timbul ketika 

seseorang merasa gagal dalam menuntut ilmu yang bisa dilihat dari tegang, gelisah yang dimiliki oleh 

seseorang sehingga sebagian orang lebih memilih untuk menghindari situasi tersebut, menyatakan 

ketakutan menghadapi kegagalan merupakan tendensi disposisional motif berdasarkan penghindaran 

kegagalan (Ningrum & Suprihatin, 2019).  

4) Cukup 

Adalah ketika sesorang merasa belum cukup ilmu hingga ia terus menerus berkelana dalam 

pencarian ilmu pengetahuan, maka selama itu pula akan bertambahnya pengetahuan yang dimiliki 

olehnya, sebab ketika seseorang telah merasa bahwa dirinya telah cukup memiliki ilmu maka bersiap-

siaplah seseorang tersebut akan menjadi manusia yang tidak akan mengetahui apapun dan akan 

tertinggal oleh perkembangan zaman baik dari segi kemampuan berfikir maupun dari segi 

kemampuan bergerak (Imam Al-Ghazali, 2003). karena dunia selalu berkembang dalam segi 

pengetahuan dan itu merupakan fitrah seroang manusia yang memang di anjurkan untuk selalu 

menggunakan akalnya dalam berfikir.  

5) Israf dunia 

Israf dunia ketika sesorang yang berilmu yang terlalu berlebihan mengejar dunia dengan 

mengorbankan amalan akhirat. Seperti yang dikatakan oleh salah satu ahli syair, “Aku menyaksikan 

orang yang menukar keduanya petunjuk dan agamanya demi kepentingan dunia yang fana”. “Jika 

kalian menyaksikan seorang ulama  yang dimabukkan dengan urusan dunia, maka jangan pernah 

hiraukan apapun yang dia simpulkan yang ia sampaikan dan bersikaplah waspada terhadap setiap 

tindak tanduknya. Orang yang berilmu yang tergoda dengan hawa nafsu sehingga ulama tersebut 

mendahulukan cinta kepada dunia akan dihinakan oleh Allah dan nantinya diakhirat akan ditimpa 

siksa yang kekal (Imam Al-Ghazali, 2003).
 
Israf bersifat negative, dekrutif, dan abuse yang dapat 

dipahami bahwasanya sifat isrof merupakan sebuah tindakan yang melampaui tahapan sikap yang 

tersiri dari kognitif, evaluative, dan tindakan yang timbul dari sebuah niat (Abdurrahman, 2005).  

6) Menjual ilmu dengan dunia 

Penyakit yang sering ada pada diri seorang ulama adalah mau menukar ilmu agamanya demi 

mendapatkan dunia atau materi. Ketika seseorang mempelajari ilmu untuk tujuan selain agama hanya 

mencari kekayaan dunia menggunakan amalan akhirat maka orang seperti itu bagaikan mengenakan 

kulit domba namun berjiwa laksana serigala yang siap menerkam mangsa (Imam Al-Ghazali, 2003). 

Ulama yang disibukkan oleh duniawi di ihya ulumuddin disamakan dengan seekor anjing. Orang alim 

, ahli ibadah yang berdoa ke atas seakan-akan langsung melihat arasy dan dikabulkan namun dia 

senang dengan dunia, harta lalu terjebak dengan kenikmatannya dan menjual ilmunya dengan dunia 

maka pada akhirnya dia akan jatuh menjadikan setiap doa-doanya tidak manjur, itulah bahayanya 

kesenangan duniawi (Zaini, 2017). Ulama akhir zaman suka dengan iming-iming harta, tahta, wanita 

dan popularitas sehingga mereka rela menjual ilmu agamanya demi mendapatkan itu semua (Admin, 

2017). 

7) Banyak bicara 

Adalah seseorang dalam pembicaraan yang disampaikan seringkali terdapat banyak sekali bias 

dan tambahan dan tidak mungkin terhindar dari kekeliruan. Sedangkan dalam diam  (mendengar) 

terdapat keselamatan dan kebijaksanaan. Banyak bicara merupakan penyakit yang dimiliki oleh 

seorang ulama karena merasa banyaknya pengetahuanyang dimilikinya sehingga terkadang ulama 

berbicara yang tidak perlu, berlebihan dan terkadang timbul janji palsu, perkataan dusta dan sumpah 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 454 

dusta (Jannati, 2020). Penyakit ini memberikan dampak yang sangat tidak baik bagi setiap individu. 

Sebagian orang mungkin memahami bahwa orang yang banyak bicara merupakan orang yang pandai 

dan hebat karena memiliki banyak pengetahuan dan pengalaman , namun dalam ajaran islam diam 

dan menjaga lisan pada saat berbicara mendapat nilai baik karena memiliki sejumlah keutamaan 

(Hannan, 2023). 

8) Tidak mau mengamalkan 

Penyakit ulama tidak mau mengamalkan ilmu yang dimilikinya maka laksana ilmu itu bagaikan 

embun pagi yang menguap dengan cepat hilang dari pandangan ketika matahari memancarkan 

sinarnya (Imam Al-Ghazali, 2003). Dalam mengamalkan ilmu harus didasari oleh keikhlasan karena 

ketika tanpa didasari keikhlasan ilmu itu akan hampa tanpa makna, Rasul mengatakan bahwasanya 

semua orang akan mati kecuali orang yang berilmu sedang semua orang yang berlmu laksana 

pemabuk kecuali mereka mau mengamalkannya dengan ikhlas tanpa ada rasa kekhawatiran (Imam 

Al-Ghazali, 2003). Seperti hadits yang diriwayatkan oleh Abdurrahman bin Ghanin yang artinya: 

“Tuntutlah ilmu sebanyak mungkin yang kalian hendaki. Akan tetapi ingatlah, bahwa Allah tidak 

akan memberi pahala hingga kalian mengamalkannya”(Imam Al-Ghazali, 2003) 

9) Menjilat penguasa dengan ilmunya 

Menjilat penguasa menggunakan ilmu yang dimiliki mwrupakan sesuatu yang sangat dibenci 

oleh Alah dan rasulnya. Ulama yang suka menjilat adalah ulama yang menggunakan keilmuannya 

untuk mendapatkan harta ataupun kedudukan di dalam pemerintahan atau kekuasaan dan itu sangat 

bertentangan dengan pendapat Al-Ghazali mengenai karakteristik ulama yang dicurahkan dalam ihya 

ulumuddin yaitu ulama yang tidak ambisius pada kekayaan dan kedudukan di dunia (Mutrofin & 

Madid, 2021). Seseorang yang mempunyai ilmu yang mempunyai penyakit penjilat ini mereka sering 

menghubungi pejabat dengan niat karena harta, pangkat, maupoun jabatan untuk kemegahan dunia, 

mereka tidak akan segan menggunakan agama sebagai alat untuk mendapatkan harta, mereka tak akan 

segan menfitnah sana sini, memberi informasi kepada atasan tentang apapun yang menguntungkan 

dirinya baik hal itu dapat mendekatkan diri kepada atasan atau dapat menghancurkan nama baik orang 

lain (Syamir, 2022). 

10) Melebih-lebihkan kebenaran  

Seorang ulama yang suka melebih-lebihkan kebenaran supaya mendapatkan pujian maupun 

yang lainnya maka sama artinya ulama tersebut menganiaya dirinya sendiri sedangkan orang yang 

mengurangi nilai kebenaran berarti seseporang tersebut sama halnya melemahkan diri sendiri karena 

nabi menganjurkan kepada umatnya untuk bersifat proporsional karena sebuah kesesatan biasanya 

dirasa mengasyikkan ketika tidak seimbang (Imam Al-Ghazali, 2003).  

4. Simpulan 

Imam Ghazali merupakan putra dari sesorang laki-laki yang buta huruf dan tidak memiliki 

kebutuhan yang cukup, namun ayah Ghazali sangat memperhatikan pendidikan putranya. Ketika ayah 

Ghazali sudah mendekati ajalnya beliau sempat memberikan wasiat kepada salah satu sahabatnya 

yang merupakan ahli sufi supaya ketika beliau wafat  setelahnya untuk memberikan pendidikan 

kepada putra-putranya yaitu Ahmad dan Ghazali sampai hartanya yang di wariskannya habis. 

Permintaan itu pun sudah terpenuhi kemudian wasiat itu dlanjutkan kepada anaknya untuk selalu 

menuntut ilmu terus menerus sampai umur menjempunya. Sehingga peluang ini di manfaatkan 

dengan maksimal oleh Ghazali untuk bisa mendapatkan pendidikan semaksimal mungkin. Apapun 

keadaan seseorang bukanlah sebagai hambatan untuk bisa melaksanakan pendidikan yang setinggi-

tingginya. Ilmu agama yang harus dipelajari ada dua macam hukum yakni fadlu ain dan fardlu 

kifayah. Ilmu agama fardlu ain adalah ilmu yang kaitan esensinya untuk kehidupan diakhirat nanti 

seperti ilmu fikih, aqidah, qur’an, sunnah dll. Sedang ilmu fardu kifayah merupakan ilmu dunia yang 

dijadikan sebagai alat untuk dapat menggapai ilmu fardl ain tersebut.  Ilmu fardlu kifayah lebih 

banyak condong pada permasalah dunia seperti ilmu astronomi, kedokterab, matematika dll. Ilmu 

tersebut merupakan ilmu yang dapat menjembatani seseorang supaya menjadi manusia yang 

mempunyai akhlak dan prilaku yang sesuai dengan ketentuan tuhan. Dalam menuntut ilmu harus 

seimbang karena pada esensinya setiap ilmu yang ada di dunia adalah ilmu dari tuhan 



  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 455 

Dalam ilmu agama yang dimiliki oleh seorang imam pasti mempunyai penyakit yang dapat 

menjerumuskan imam kepada prilaku yang tidak baik. Hal itu terletak pada bathin imam itu sendiri. 

Karena mengendalikan batin lebih sulit dari ada mengendalikan dhohir. Ketika bathin seseorang 

belum mampu di kendalikan maka akan memberikan dampak yang negative, setiap manusia di 

anjurkan untuk dapat mengendalikan apapun itu yang melekat pada diri manusia. Manusia bisa 

melawan penyakit itu dengan berbagai cara seperti dapat mengendalikan hawa nafsu, meningkatkan 

takwa kepada Allah, selalu bersandar kepada sang maha kuasa.  

Daftar Pustaka 

Abdurrahman, D. (2005). Israf dan Tabdzir: Konsepsi Etika-Religius dalam Al Qur’an dan Perspektif 

Materialisme-Konsumerisme. Mimbar: Jurnal Sosial Dan Pembangunan, 21(1), 65–80. 

 

Adib, M. (2006). Fatihatul „Ulum Epistemologi Pesantren (Imam Al-Ghazali). Media Nusantara. 

 

Admin. (2017). Akhir Zaman, Ditandai Memburu Dunia dan Menjual Akhirat. STI Ilmu Dakwah 

Dirosat Islamiyah AL- Hikmah. https://alhikmah.ac.id/akhir-zaman-ditandai-memburu-dunia-

dan-menjual-akhirat/ 

 

Agus, Z. (2018). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Al-Ghazali. Raudhah Proud To Be 

Professionals : Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 3(2), 21–38. 

https://doi.org/10.48094/raudhah.v3i2.28 

 

Albani, M. nashiruddin al, & Zai,  abu thahir zubair ali. (n.d.). Maktabah Syamilah Hadits Sunan 

Tirmidzi. 

 

Aljabbar, M. M. (2024). Karakteristik Orang Munafik Di Era Modern : Analisis. Jurnal Ilmu Quran 

Dan Tafsir, V0l: 9/No;(2406–9582), 97–106. https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6492 

 

Amin, S. (2013). Penyakit Sombong (E. H. A. Ziyad (Ed.)). IslamHouse.com. 

 

Andryannisa, M. A., Wahyudi, A. pinkkan, & Sayekti, S. P. (2023). Upaya Meningkatkan Hasil 

Belajar Siswa Dengan Menggunakan Metode Resitasi Pada Mata Pelajaran Akidah Akhlak Di 

SD Islam Riyadhul Jannah Depok. Nucl. Phys., 13(1), 104–116. 

 

Arif, M. (2017). Membangun Kepribadian Muslim Melalui Takwa Dan Jihad. Kalam, 7(2), 343. 

https://doi.org/10.24042/klm.v7i2.383 

 

Dahlan, A. R. (2010). Kaidah-kaidah Tafsir. Sinar Grafika Offset. 

 

Danial, D. (2020). Keterlaksanaan Kurikulum 2013 Dalam Mata Pelajaran Matematika Di SMP 

Negeri 33 Makassar. JTMT : Journal Tadris Matematika, 1(1), 27–32. 

https://doi.org/10.47435/jtm.v1i1.395 

 

Danial, D., Nurjannah, N., & Mirna, M. (2019). Evaluation of The Learning Program of Mathematics 

Study Program at Islamic Institute Of Muhammadiyah Sinjai. Matematika Dan Pembelajaran, 

7(1), 65. https://doi.org/10.33477/mp.v7i1.1046 

 

Fikri, M. (2019). Pola Wahyu Memandu Ilmu Dalam Penanaman Akidah Akhlak Generasi Milenial. 

Risâlah, Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 6(1), 76–91. 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v6i1.110 

 

Hannan, A. (2023). Keutamaan Diam dan Menjaga Lisan. NU Online. https://www.nu.or.id/tasawuf-

akhlak/keutamaan-diam-dan-menjaga-lisan-menurut-islam-fOUru 

https://alhikmah.ac.id/akhir-zaman-ditandai-memburu-dunia-dan-menjual-akhirat/
https://alhikmah.ac.id/akhir-zaman-ditandai-memburu-dunia-dan-menjual-akhirat/
https://doi.org/10.48094/raudhah.v3i2.28
https://doi.org/10.30868/at.v9i01.6492
https://doi.org/10.24042/klm.v7i2.383
https://doi.org/10.47435/jtm.v1i1.395
https://doi.org/10.33477/mp.v7i1.1046
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v6i1.110
https://www.nu.or.id/tasawuf-akhlak/keutamaan-diam-dan-menjaga-lisan-menurut-islam-fOUru
https://www.nu.or.id/tasawuf-akhlak/keutamaan-diam-dan-menjaga-lisan-menurut-islam-fOUru


  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 456 

 

Hasan, F. (2003). Dasar-dasar Kependidikan. Rineka Cipta. 

 

Hasiah. (2018). Mengintip prilaku Sombong dalam Al-Quran. Jurnal El-Qanuny, 4, 185–200. 

 

Ihsan, H., & Ihsan, F. (1998). Filsafat Pendidikan Islam. CV Pustaka Srtia. 

 

Imam A. (2003). Terjemah Ihya‟ Ulumiddin Jilid 1 oleh Prof. Tengku Ismail Yakub. In Republika. 

 

Islamiati, D., Hamnah, & Sunanti, S. (2024). Konsep Sombong dalam Al- Qur ’ an ( Analisis Surah 

Luqman Ayat 18 dalam Tafsir Jalalain ). Jurnal Ilmiah Falsafah, 10(2460–3635), 48–62. 

https://doi.org/10.37567/jif.v10i1.2467 

 

Jannati, Z. (2020). Pencegahan Penyakit Lisan Melalui Layanan Informasi Berbasis Hadist. Jurnal 

Bimbingan Konseling Islam & Kemasyarakatan, 19(2011), 1–10. 

 

KBBI. (2024). Kamus Besar Bahasa Indonesia. https://kbbi.kemdikbud.go.id/  

 

Kholik, A. (2021). Pendidikan Agama Islam Perspektif Al-Ghazali dalam Kitab Ihya’ Ulumuddin. 

Intizam: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 4(2622–6161), 42–62. 

https://ejournal.staidapondokkrempyang.ac.id/index.php/intizam/article/view/43 

 

Khon, A. M. (2012). Hadis tarbawi: Hadis hadis Pendidikan. Kencana Prenada Media Group. 

 

Miftahuddin. (2018). Takhrij Hadis tentang Ciri – Ciri Orang Munafik UIN Sultan Maulana 

Hasanudin Banten. 2. 

 

Mutrofin, M., & Madid, I. (2021). Dikotomi Ulama menurut Perspektif Abu Hamid Al-Ghazali. 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 23(2), 147. 

https://doi.org/10.22373/substantia.v23i2.9243 

 

Nata, A. (2015). Perspektif Tentang Pola Hubungan Guru-Murid (2nd ed.). PT Raja Grafindo 

Persada. 

 

Nawawi, I. (2014). terjemahan Riyadhus Shalihin. Carihadis.Com, 40. 

https://d1.islamhouse.com/data/id/ih_books/parts/Riyad_AlSaliheen/id_01_Riyad_AlSaliheen.p

df 

 

Ningrum, R. F., & Suprihatin, T. (2019). Ketakutan Akan Kegagalan Ditinjau Dari Persepsi Terhadap 

Harapan Orang Tua dan Efikasi Diri Pada Mahasiswa Yang Mengerjakan Skripsi. Konferensi 

Ilmiah Mahasiswa Unissula (Kimu) 2, 2720–9148, 304–312. 

 

Nuraida, S. V., Dalimunther, R. P., & Raharusun, A. S. (2022). Intropeksi Sifat Munafik Perspektif 

Hadis. Gunung Djati Conference Series, Volume 8 (2022) The 2nd Conference on Ushuluddin 

Studies ISSN: 2774-6585. 8, 1094–1105. https://conferences.uinsgd.ac.id/gdcs 

 

Primarni, A., & Khairunnas. (2016). Pendidikan Holistik; Format Baru Pendidikan Islam Membentuk 

Karakter Paripurna (2nd ed.). AMP Press, PTAl Mawardi Prima. 

 

Rahmah, Nuraziza, D. (2023). Evaluasi Pelaksanaan Pembelajaran Guru Matematika di SMK Negeri 

2 Sinjai. Prosiding Seminar Nasional Fakultas Tarbiyah Dan Ilmu Keguruan IAIM Sinjai, 2, 

44–49 

https://doi.org/10.37567/jif.v10i1.2467
https://kbbi.kemdikbud.go.id/
https://ejournal.staidapondokkrempyang.ac.id/index.php/intizam/article/view/43
https://doi.org/10.22373/substantia.v23i2.9243
https://d1.islamhouse.com/data/id/ih_books/parts/Riyad_AlSaliheen/id_01_Riyad_AlSaliheen.pdf
https://d1.islamhouse.com/data/id/ih_books/parts/Riyad_AlSaliheen/id_01_Riyad_AlSaliheen.pdf
https://conferences.uinsgd.ac.id/gdcs


  

 
  

AL-QALAM : Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 

Volume 16, No.2, 2024  P-ISSN (2745-956X) E-ISSN (2715-5684) 

https://journal.uiad.ac.id/index.php/al-qalam  

 

AL-QALAM: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 457 

 

Ramayulis, & Nizar, S. (2010). Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan dan Pemikiran 

Para Tokohnya. Kalam Mulia. 
 
Rustina, N. (2021). Pemaknaan Hadis Anjuran Menuntut Ilmu Dari Abu Hurairah Riwayat Muslim Di Kalangan 

Akademisi Kota Ambon. Aqlam: Journal of Islam and Plurality, 6, 23-39. 

 

Safrony, M. L. (2013). Al-Ghazali Berbicara Tentang Pendidikan. Aditya Media Publishing. 

 

Suban, A. (2020). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali. Idaarah: Jurnal Manajemen 

Pendidikan, 4(1), 87. https://doi.org/10.24252/idaarah.v4i1.13760 

 

Sumiarti, S., Usman, U., Hadi, M., Wendry, N., & Johendra, M. (2021). Tujuan Pendidikan Islam 

Menurut Al-Ghazali Ditinjau dari Perspektif Hadis. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan 

Integrasi Ilmu, 1(2), 148–161. https://doi.org/10.19109/elsunnah.v1i2.8917 

 

Syamhudi, Kholid, L. (n.d.). Sejarah hidup Imam Al- Ghazali. 

https://ebooksunnah.com/en/ebooks/sejarah-hidup-imam-al-ghazali 

 

Syamir. (2022). Ulama Penjilat raja karena Harta dan Kedudukan, Hiduplaj Al Washliyah dari zama 

Berzaman. Al Jam’iyatul Washliyah. 

 

UMY, A. U. (2014). Meunuju Tangga kesuksesan dengan ilmu. 

https://unires.umy.ac.id/2014/12/30/menuju-tangga-kesuksesan-dengan-ilmu/ 

 

Yam, J. H. (2024). Kajian Penelitian: Tinjauan Literatur Sebagai Metode Penelitian. Jurnal Empire, 

4(1), 61–70. 

 

Zaini, K. M. Z. (2017). Jangan menjual ilmu demi kepentingan dunia. Humas Infokom. 

https://doi.org/10.24252/idaarah.v4i1.13760
https://doi.org/10.19109/elsunnah.v1i2.8917
https://ebooksunnah.com/en/ebooks/sejarah-hidup-imam-al-ghazali
https://unires.umy.ac.id/2014/12/30/menuju-tangga-kesuksesan-dengan-ilmu/

